

فکشن ہاؤس کا کتابی سلسلہ (16)

سے ماہی

# تاریخ

سنده بُر

ایڈٹر: ڈاکٹر مبارک علی

مشاور تی بورڈ

پروفیسر حمزہ علوی

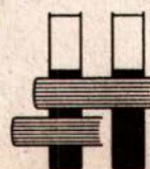
قاضی جاوید

ڈاکٹر سید جعفر احمد

سعود الحسن خان

# فکشن ہاؤس

18 - مرنگ روڈ، لاہور



# محلہ ”تاریخ“ کی سال میں چار اشاعتیں ہوں گی

خط و کتابت (برائے مضمایں)

بلاک 1، اپارٹمنٹ ایف۔ بر ج کالونی، لاہور گینٹ

فون: 6665997

ایمیل : lena@brain.net.pk.

خط و کتابت (برائے سرکیویشن)

فکشن ہاؤس

۱۸-مزگ روڈ، لاہور

فون ۷۲۴۹۲۱۸-۷۲۳۷۴۳۰

قیمت فی شمارہ ۱۰۰ روپے

سالانہ ۴۰۰ روپے

قیمت مجلد شمارہ ۱۵۰ روپے

بیرون ممالک ۲۰۰۰ روپے (سالانہ معموداً ک خرچ)

رقم بذریعہ بنک ڈرافٹ نام فکشن ہاؤس لاہور، پاکستان

اهتمام ظہور احمد خاں / رانا عبد الرحمن

معاون ایم سرور

کپوزنگ فکشن کپوزنگ سٹر، لاہور

پرنٹر زاہد بشیر پرنٹر، لاہور

تاریخ اشاعت جنوری 2003ء

## فہرست

5

### مضاہن

|     |                                                   |                                                         |
|-----|---------------------------------------------------|---------------------------------------------------------|
| 9   | ڈاکٹر مبارک علی                                   | خطبہ استقبالیہ                                          |
| 13  | ڈاکٹر مبارک علی                                   | سنده کی تاریخ نویسی: ایک تجزیہ                          |
| 30  | محمد اور لیں صدیقی                                | وادی سنده کی تہذیب: معاشرت                              |
| 50  | ڈاکٹر مبارک علی                                   | عربوں کی فتح سنده<br>عہدِ قدیم سے آغاز اقتدارِ مغلیہ تک |
| 55  | سی ایل مازی والا                                  | سنده کی تجارت کا مختصر جائزہ                            |
| 80  | کارڈ مارکوٹس                                      | علاقوائی تعلق سے سنده کی میشہت اور معاشرہ               |
| 113 | سنده 1690 سے 1760 تک مغل جھروٹ کی جگہ انجٹی۔ سورے | سنده میں ولندیزی تجارت: تاریخی پس منظر                  |
| 147 | منظہر یوسف                                        | سنده میں سمسد دور: عروج اور زوال                        |
| 158 | ڈاکٹر توبیر جوئیجو                                | سکھ بیراج کی تعمیر اور اس کی اقتصادی اہمیت              |
| 179 | پروفیسر ایچ ایز قریشی                             | آلزونڈ رہمنی کے مشاہدات سنده                            |
| 195 | الکرمنڈ رہمنی                                     | سنده دربار                                              |
| 205 | ٹی پوشن                                           | سندهی و مہاجر شناخت: تقاضا دات و اشتراک                 |
| 221 | ڈاکٹر مبارک علی                                   |                                                         |

## تحقیق کے نئے زاویے

|     |                 |                                           |
|-----|-----------------|-------------------------------------------|
| 229 | ڈاکٹر مبارک علی | وادی سندھ کی تہذیب                        |
|     |                 | نقطہ نظر                                  |
| 235 | ڈاکٹر مبارک علی | جلال الدین خوارزم شاہ: ہیر و یا لیرا      |
|     |                 | تاریخ کے بنیادی مأخذ                      |
| 241 | ”پیچ نامہ“      | فارسی ترجمہ: علی کوفی                     |
|     |                 | اردو ترجمہ: اختر رضوی                     |
| 251 | ”تحفۃ الکرام“   | مصنف: میر علی شیر قانع ٹھٹھیوں            |
|     |                 | اردو ترجمہ: اختر رضوی                     |
| 267 | ”تاریخ معصومی“  | مصنف: میر محمد معصوم بکھری                |
|     |                 | اردو ترجمہ: اختر رضوی                     |
| 280 |                 | اشارہ یہ: سہ ماہی ”تاریخ“، شمارہ 15 تا 15 |

## دیباچہ

12 اکتوبر 2002ء میں سہ ماہی تاریخ کی جانب سے حیدر آباد سندھ میں ایک روزہ کانفرنس "سندھ کی تاریخ" پر سندھی لینگوچ اخباری کے ہال میں منعقد ہوئی۔ جس میں تاریخ سے دلچسپی رکھنے والوں نے شرکت کی۔ اس کانفرنس کے انعقاد میں فلشن ہاؤس لاہور اور پروفسر اعجاز قریشی کا تعاون تھا۔ جس کے لیے ادارہ تاریخ ان کا مشکور ہے۔ اس شمارہ میں وہ مضامین شامل ہیں کہ جو اس کانفرنس میں پڑھے گئے مگر ساتھ ہی میں سندھ کی تاریخ سے متعلق دوسرے مضامین بھی شامل کر دیئے گئے ہیں تاکہ سندھ کی تاریخ کے بارے میں واضح تصویر سامنے آ سکے۔ ادارہ اپنے ساتھیوں کا مشکور ہے کہ جو ہمارے لیے ترجیح کرتے ہیں اور تحقیقی کاموں میں ہمارا ساتھ دیتے ہیں۔

ڈاکٹر مبارک علی

جنوری 2003ء

لاہور

رمضان

## خطبہ استقبالیہ

### ڈاکٹر مبارک علی

جب اکثر لوگ یہ سوال کرتے ہیں کہ تاریخ کیوں ضروری ہے؟ تو ہن تھوڑی دیر کے لیے پریشان ضرور ہو جاتا ہے اور پھر اس سوال کا جواب ڈھونڈنے کی ضرورت پیش آتی ہے۔ اور خود سے یہ سوال کیا جاتا ہے کہ ہمارے معاشرے میں تاریخ کا وہ کون سا کردار ہے جو اس نے اب تک ادا کیا ہے؟ کیا یہ صحیح نہیں ہے کہ اب تک تاریخ نے حکمران طبقوں اور مراعات یافتہ لوگوں کے اقتدار کو مستحکم کرنے کے لیے اغلaci و قانونی جواز فراہم کیے اور اسے نظریاتی بنیادیں فراہم کیں۔ ان طبقات نے تاریخ پر اپنی اجارہ داری قائم کر کے خاندان، نسل، اور خون کی پاکیزگی کے نام پر لوگوں پر حکومت کی۔ ظاہر ہے کہ جب تاریخ کا یہ کردار ہو جائے تو اس تاریخ سے عام لوگوں کیوں دلچسپی ہو؟ ان کے لیے تاریخ اسی وقت کا رآمدہ لچسپ اور ضروری ہو سکتی ہے جب اس میں ان کا ذکر ہو اور تاریخ کی تشكیل میں ان کے حصہ کردار کا بیان ہو۔

کیونکہ تاریخ میں دو کردار اہم ہوتے ہیں۔ ایک وہ جو تاریخ کی تشكیل میں عملی حصہ لیتے ہیں دوسرا وہ جو تاریخی عمل اور واقعات کو بیان کرتے ہیں۔ اب تک تو یہی ہوتا رہا ہے کہ جب بھی تاریخ کی تشكیل میں کرداروں کا بیان ہوتا ہے تو ان میں حکمران و سیاستدان سرفہرست ہوتے ہیں دانشوروں مفکرین کو حاشیہ پر کھو دیا جاتا ہے۔ جہاں تک عام لوگوں کا تعلق ہے تو وہ تاریخ کے صفحات سے غائب ہوتے ہیں۔ لہذا جب مورخ ہمارے ماضی کی تاریخ لکھتا ہے تو وہ ان ہی حکمران اور بالادست طبقوں کی تاریخ لکھتا ہے۔ جب تاریخ کو اس اس نقطہ نظر سے پڑھا جاتا ہے تو یہ ایک

ایسے شعور کو پیدا کرتی ہے کہ جو ناپختہ اور سطحی ہوتا ہے۔ یہ وجہ ہے کہ ہمارے معاشرے میں تاریخ کی اہمیت کم ہو گئی ہے۔

جمهوری معاشروں میں اب جو نئی تاریخ لکھی جا رہی ہے وہ ان لوگوں کو تاریخ کا حصہ بنا رہی ہے جواب تک معاشرے سے دور تھے۔ مگر جہاں جہاں ابھی آمرانہ طرز حکومت ہے، وہاں تاریخ ابھی بھی محمد وہ بوکر صاحب اقتدار طبقات کے لیے رہ جاتی ہے۔ پاکستان کا الیہ یہ ہے کہ اس کی تاریخ شخصیتوں اور ان کے کارناموں تک محدود ہے۔ آمرانہ حکومتوں نے تاریخ کو محض اپنے مقاصد کے لیے استعمال کیا ہے، اس لیے تاریخ سے لوگوں کا اعتبار ختم ہو گیا ہے۔

اب ہم اس سوال کا جواب دینے کی کوشش کریں گے کہ تاریخ کسی بھی معاشرے کے لیے کیوں ضروری ہے؟ تاریخ کی آگئی کے لیے دو باتیں ضروری ہیں۔ ایک واقعات کے بارے میں علم، دوسرا یہ کہ واقعات کے وقوع پذیر ہونے کے بارے میں کیا کہا جاتا ہے؟ ان کی تشرع اور توضیح کیسے کی جاتی ہے؟ اگر واقعات کو محض سنہ وار بیان کر دیا جائے تو اس سے تاریخ کے بارے میں معلومات تو مل جائیں گی۔ لیکن تاریخی شغور اس وقت تک نہیں پیدا ہو گا جب تک کہ ان کی تہہ میں ہونے والے اسباب و جوہات اور عوامل کا تجزیہ نہیں کیا جائے۔ جب تاریخ کو مختلف نقطہ ہائے نظر سے دیکھا جاتا ہے تو اس سے واقعات کے بارے میں صحیح آگئی پیدا ہوتی ہے اور ان سوالات کا جواب ملتا ہے کہ اس تاریخی عمل میں کن طبقات کے مفادات پوشیدہ تھے اور کس نے اس عمل سے فائدہ اٹھایا اس موقع پر ہم تاریخ نویسی میں ان رجحانات کو بخوبی دیکھ سکتے ہیں کہ جو تاریخ کی تشكیل میں عمل پیرا تھے، مثلاً قوم پرستی، فرقہ داریت، یکول ازام اور عوامی نقطہ نظر سے لکھی جانے والی تاریخ اس تفاظر میں ہم یہ بھی تجزیہ کر سکتے ہیں کہ اہل یورپ کیوں اپنی تاریخ "یورپی مرانیت" (Eurocentrism) کے نقطہ نظر سے لکھ رہے ہیں۔ کیونکہ یورپ کو اس وقت جو برتری حاصل ہے اس کا اظہار ان کی تاریخ نویسی میں موجود ہے، وہ اپنی ترقی اور انسانی برتری کو "یورپی میجرڈ" اور "یورپی کردار کی خصوصیات" کو قرار دیتے ہیں۔ ان کی ولیل ہے کہ یورپی تاریخ خط مستقيم ہے جب کہ مشرقی تاریخ ایک ہی سرکل میں محو گردش ہے۔ اس سے وہ یہ ثابت کرنا چاہتے ہیں کہ یورپ تبدیلی کو قبول کرتے ہوئے برا برآ گے بڑھ رہا ہے۔ جب کہ مشرق کی تاریخ ایک ہی سرکل میں گردش کرتی رہتی ہے۔ اس لیے ان کے ہاں ترقی نہیں ہے بلکہ ایک دائرہ ہے کہ جس میں وہ

محرک ہے۔ ان کی دلیل یہ ہے کہ مشرق اسی وقت ترقی کر سکتا ہے کہ جب وہ یورپ کے ماذل کو اختیار کرے اور اپنی حرکت کی سمت کو تبدیل کرے۔

کیا یہ نقطہ نظر صحیح ہے؟ یہ مشرق کے مورخوں کے لیے ایک چیز ہے۔ اس کا جواب دوسرے ملکوں کے مورخوں نے تو دیا ہے، مگر پاکستانی مورخوں سے ہمیں اس سوال کے جواب کا انتظار ہے۔

تاریخ کی تشكیل میں دو اہم عنصر کام کرتے ہیں: خیالات و افکار اور ان کو عملی جامہ پہنانے کے لیے سرگرم گروہ اور جماعتیں۔ اس لیے تھیوری اور عمل دونوں کے اشتراک سے تاریخ تبدیل ہوتی ہے اور آگے کی جانب بڑھتی ہے۔ اکثر ایسا ہوتا ہے کہ دانشور اور مفکر معاشرے کی تبدیلی کے لیے ایک لا جھ عمل اور منصوبہ پیش کرتے ہیں مگر اس کو عملی شکل دینے والے نہیں ہوتے تو یہ منصوبہ یوٹوپیا بن کر رہ جاتا ہے۔ اسی طرح اگر کارکن اور متحرک گروہ تبدیلی کے لیے جدوجہد یا بغاوت کرتے ہیں یا آواز اٹھاتے ہیں۔ مگر ان کے عمل سے جزا کوئی منصوبہ اور فکری سرما نیں ہوتا ہے تو یہ محض انتشار اور افترافری پیدا کر کے ختم ہو جاتا ہے۔ تبدیلی کی کامیابی کا انحصار فکر اور عمل دونوں کے ملاپ میں ہے۔

اس لیے مورخوں کے لیے یہ ضروری ہے کہ وہ اس کا تجزیہ کریں کہ معاشرے میں تبدیلی کے ایجنت کون سے گروہ اور جماعتیں ہیں۔ کیونکہ یہ ایک حقیقت ہے کہ صاحب اقتدار طبقے تبدیلی کے سب سے بڑے مخالف ہوتے ہیں اور حالات کو ایک ہی شکل میں برقرار رکھنا چاہتے ہیں، کیونکہ تبدیلی ان کی حیثیت اور مراجعات کو متاثر کرتی ہے۔ اس لیے معاشرہ میں تبدیلی کے ایجنت وہ ہوتے ہیں کہ جن کا تعلق محروم طبقوں سے ہوتا ہے اگر انہیں ایک لا جھ عمل دیا جائے اور اس بات پر متحرک کیا جائے کہ تبدیلی ان کی محرومیوں کا ازالہ کر سکتی ہے تو پھر یہی گروہ اور جماعتیں تاریخی عمل کو آگے کی جانب بڑھاتی ہیں۔ تاریخ میں بغاوتوں کی بڑی اہمیت ہے کیونکہ ان بغاوتوں کے پس مفکر میں تبدیلی کی زبردست خواہش ہوتی ہے۔ یہ معاشرہ میں قدیم اور جدید کے درمیان تصادم کا اظہار ہوتی ہے۔ تاریک کا یہ دو اہم پہلو ہے کہ جس کو بیان کرنے اور جس اہمیت کو ثابت کرنے کی ضرورت ہے۔ یہ اپنی ناکامی اور شکست کے باوجود معاشرے کی ساخت کو تبدیل کرتی ہے۔

یہاں پر ایک سوال اور پیدا ہوتا ہے کہ فراموش شدہ اور محروم لوگوں کی تاریخ کیسے لکھی

جانے؟ ان کی سرگرمیوں کا مowa نہ تو سرکاری دستاویزات میں ہوتا ہے اور نہ ہی ہم عصر تاریخوں میں۔ اس کی کوئی نظر رکھتے ہوئے مورخوں نے اس کا حل ”زبانی تاریخ“ میں نکالا ہے۔ لوگوں سے بات چیت گفگو اور انہر و یوز کر کے ان واقعات کو از سر نور یافت کیا جاتا ہے کہ نسل درسل عام لوگوں میں منتقل ہوتے رہتے ہیں۔ اس سلسلہ میں فوک ادب، داستانیں، قصہ کہانیاں اور دیومالائی واقعات معاون ثابت ہوتے ہیں۔ زبانی تاریخ کے ذریعہ اب یہ ممکن ہو گیا ہے کہ ایسے گروہوں، قبیلوں، جماعتوں اور لوگوں کی تاریخ تشكیل دی جائے جو اب تک گمانی میں تھی۔

پاکستان کے جہاں یونیورسٹیاں اور تحقیقی ادارے اپنی اہمیت کھو بیٹھے ہیں اور جہاں تاریخ کو حکومتی اور نظریاتی نقطہ نظر سے لکھا گیا ہے، ان حالات میں نجی تحقیقی اداروں کی ضرورت ہے کہ جو تاریخ میں ان پہلوؤں کو سامنے لائے کہ اب تک چھپے ہوئے ہیں۔ ایک ایسی تاریخ ہی معاشرہ میں حقیقی تاریخی شعور کو پیدا کر کے لوگوں میں اعتماد پیدا کرے گی۔



## سنڌ کی تاریخ نویسی: ایک تجزیہ

ڈاکٹر مبارک علی

قوموں کو فتحیں کے ہاتھوں صرف میدان جنگ ہی میں شکست نہیں ہوتی ہے، بلکہ ان کی شکست فوجی سے زیادہ سماجی، ذہنی، تہذیبی اور معاشری طور پر ہوتی ہے جو ان کی شخصیت کو بدل کر رکھ دیتی ہے۔ اس ذہنی تبدیلی میں سب سے زیادہ اثر کرنے والا غرض تاریخ نویس کا بہوتا ہے جو اس انداز سے لکھی جاتی ہے کہ یہ مفتوح کو اس کی اپنی نظر و میں کم تر بنادیتی ہے۔ فتحیں اپنی تاریخ نویس میں مفتوح کو اپنے نقطہ نظر سے دیکھتے ہیں اور اس کے کردار کو اپنے بنائے ہوئے فریم و رک میں ڈھال لیتے ہیں۔ اپنے حملے کے جواز میں جو دلائل دیئے جاتے ہیں، ان میں فاتح انصاف پسند و عادل اور مفتوح ظالم و جابر ہوتا ہے جب تاریخ کو اس طرح سے تشكیل دیا جاتا ہے تو فاتح مفتوحیں کے لیے باعث رحمت بن جاتا ہے۔ اس صورت میں وہ نہ صرف اپنے ماضی کو فراموش کر دیتے ہیں۔ بلکہ اس پر شرمندہ بھی ہوتے ہیں۔

شکست کھانے کے بعد مفتوح کی جانب سے اپنے دفاع کے لیے کوئی آواز نہیں اٹھائی جاتی ہے۔ اس لیے فتحیں جس تاریخ کی تشكیل کرتے ہیں وہی تاریخ صحیح اور درست بن جاتی ہے۔ یہ بھی ہوتا ہے کہ ایک عرصہ بعد اگر مفتوحیں اپنے ملک کو آزاد کر لیتے ہیں، تو وہ آزادی کے بعد اپنی تاریخ کی نئے سرے سے تشكیل کرتے ہیں اور ان کا وہ ماضی جو کھو چکا تھا اس کی از سر نو دریافت کرتے ہیں اس کے صحیح خود خال سامنے لاتے ہیں، اپنے روایات و اقدار کو ابھارتے ہیں اور اس طرح اپنی قومی شاخت کو مضبوط کرتے ہیں۔

لیکن اس کے برعکس دوسری صورت بھی ہوتی ہے کہ شکست کے بعد مفتوح قومیں فتحیں کی

تہذیب و ثقافت میں اس قدر ڈھل جاتی ہیں کہ اپنی اصلاحیت کو کھو دیتی ہیں اور ایک نئی شناخت کو پیدا کر لیتی ہیں۔ اس صورت میں فاتحین کی تاریخ ان کی اپنی ہو جاتی ہے اور یہ وہی حملہ آور ان کے ہیرو ہو جاتے ہیں۔ جب یہ صورت حال ہوتا نہیں اپنے قدیم ماضی سے کوئی دلچسپی نہیں رہتی ہے وہ اسے فراموش کر کے اپنے رشتے اس دور اور عہدے سے ملا لیتے ہیں کہ جب فاتحین نے ان کے ملک پر حملہ کر کے قبضہ کیا تھا۔

اس صورت حال میں معاشر و دوستوں میں تقسیم ہو جاتا ہے: ایک وہ جماعت کہ جو فاتحین کی تہذیب و ثقافت کو تسلیم نہیں کرتی اور اپنی قدیمی شناخت کو قائم رکھنے کی جدوجہد کرتی ہے، دوسرا وہ جو قدیم ماضی سے رشتہ توڑ کر فاتحین کی تہذیب میں خود کشم کر دیتی ہے۔

اس موقع پر مناسب معلوم ہوتا ہے کہ فاتحین کی تاریخ نویسی کے بارے میں وضاحت کر دی جائے کہ اس کی تشکیل میں کون کون سے اہم عنصر ہوتے ہیں۔ مثلاً ہر فتح کی یہ خواہش ہوتی ہے کہ وہ اپنے حملہ کو جائز قرار دے۔ اس لیے اس کا حملہ کسی "محرومی" یا "ضورت" کے تحت ہوتا ہے تاکہ اس صورت میں حملہ کا اخلاقی جواز فراہم ہو جائے۔ جب بھی حملہ کے دلائل دیئے جاتے ہیں۔ تو حملہ آور اپنے معاشی و سیاسی مقاصد کو چھپاتا ہے اور حملہ کی وجہ مفتاح قوم کی ناامنی پر عنوانی یا غداری کو دیتا ہے۔

حملہ کے دلائل میں عام طور سے جو ٹیل دی جاتی ہے وہ یہ ہوتی ہے کہ مفتاح ملک کے سربراہ حکمران یا حکومت اپنی رعایا کے لیے ظالم و جابر ہوتی ہے جس کی وجہ سے ملک میں بدائی اور اتفاق نویت کاراج ہو جاتا ہے۔ ان حالات میں رعایا حملہ آوروں کا ساتھ دیتی ہے اور اپنے حکمرانوں سے نجات حاصل کر لیتی ہے۔ لہذا ہم دیکھتے ہیں کہ فاتحین کی تاریخ میں عوام ان کا خیر مقدم کرتے ہیں، فتح میں ان کی مدد کرتے ہیں، ان کے ساتھ ہر قسم کا تعاون کرتے ہیں، ان کی فوجوں کے ساتھ لڑتے ہیں اور اپنے ملک کو غاصبوں سے آزاد کرتے ہیں۔ اس پس منظر میں یہ ڈیل دی جاتی ہے کہ فاتحین کا ملک فتح کرنا، وہاں کے لوگوں کی نجات کے لیے ضروری تھا۔ اس ضمن میں اکثر مفتاح قوم اور ان کے معاشرے کو زوال پذیر بتایا جاتا ہے۔ کہ جس کی وجہ سے سیاسی استحکام نہیں رہا تھا۔ اور ملک و قوم کی حالت دگر گوں تھی۔ سیاسی طاقت کے کمزور ہونے کی وجہ سے ملک میں خلا، تھا جسے حملہ آوروں نے پر کیا۔ اقتدار حاصل کرنے کے بعد انہوں نے نہ

صرف ملک میں سیاسی استحکام پیدا کیا، بلکہ ملک کے معاشی حالات کو سدھا را بعد عنوانیاں ختم کیں۔ لاقانونیت کا خاتمہ کیا اور لوگوں کو سکون و اطمینان اور امن دیا۔

اس تاریخ نویسی کی ایک خاص بات یہ ہوتی ہے کہ اس میں جہاں اپنی بہادری اور شجاعت کا ذکر ہوتا ہے وہاں مفتونین کو بزدل قرار نہیں دیا جاتا ہے بلکہ ان کی بہادری اور دلیری کی تعریف کی جاتی ہے۔ اس کی وجہ یہ ہوتی ہے کہ ثابت کیا جائے انہوں نے ملک کو بغیرِ اڑے اور مراجحت کے فتح نہیں کیا، بلکہ ان کی فتح مراجحت اور خون ریز جنگوں کے بعد ہوئی۔ کیونکہ اس صورت میں انہیں بطور فتح ملک پر قبضہ کرنے کا جواہر مل جاتا ہے۔ پرانی طریقہ سے قبضہ کی صورت میں ان کے قبضہ کا جواہر کمزور ہو جاتا ہے۔

## (2)

اس پس منظر کو ذہن میں رکھتے ہوئے جب ہم پیچہ نامہ کا تجزیہ کرتے ہیں تو ہمیں واضح طور پر نظر آتا ہے کہ یہ تاریخ عربوں کے نقطہ نظر سے لکھی گئی ہے۔ اس میں سندھ کے مفتونین کو عربوں نے اپنی نظر سے دیکھ کر ان کے بارے میں رائے دی ہے۔ اس میں عرب حملہ آوروں کے حملے کے جواز میں جو دلائل دیے گئے ہیں ان میں اولیت اس دلیل کو ہے کہ پیچے کے خاندان میں حکومت غاصبانہ طور پر آئی۔ پیچے نے حالات سے فائدہ اٹھاتے ہوئے سازش کے ذریعہ تخت و تاج پر قبضہ کر لیا۔ اس دلیل کے تحت ایک غالب حکمران ملک کا جائز وارث نہیں ہو سکتا ہے۔ اس لیے اگر اس سے حکومت چھین لی جائے تو یہ اخلاقی طور پر درست اور صحیح ہے۔

راجہ داہر کی تصویر کشی اس طرح سے کی گئی ہے کہ اس کی شخصیت کو اخلاقی طور پر کمزور بتایا جائے۔ اس نے حکومت کی لاچ اور اپنے اقتدار کے تحفظ کے لیے اپنی بہن سے شادی کر لی۔ لہذا ایک ایسے شخص کا حکمران ہونا ملک کے لیے باعث شرم تھا۔ اس دلیل کے تحت اگر ایک ایسے بد اخلاق شخص کو تخت و تاج سے محروم کر دیا جائے تو اخلاقی اقتدار کی سب سے بڑی فتح ہے۔

پیچہ نامہ میں محمد بن قاسم کے حملے کی وجہ عروتوں اور بچوں کی گرفتاری بتایا گیا ہے کہ جنہیں داہر کے آدمیوں نے سمندر میں پکڑ لیا تھا، لیکن ان وجوہات کو بالکل نظر انداز کر دیا گیا ہے کہ جو سندھ پر قبضہ کے سلسلہ میں ابتدائے اسلام سے ہو رہی تھیں۔ ان مقاصد میں بحر ہند پر عربوں کا

سلط کرنا سب سے اہم تھا، تاکہ ان کی تجارت بحری قراقوں سے محفوظ ہو جائے۔

پیغمبر نامہ میں عربوں اور سندھیوں کے درمیان ہونے والی جنگوں کو حق و باطل کے درمیان مقابلہ کیا گیا ہے۔ ایک طرف حق، سچائی، عدل و انصاف تھا، تو دوسری طرف ظلم و جبرا و ناصافی۔ راجہ داہر کے لیے جو الفاظ استعمال کیے گئے ہیں، ان میں اسے ”داہر کافر، اور داہر لعنی“ کہا گیا ہے۔ عربوں کی نظر و میں وہ کفر، گمراہی اور ظلمت کی علامت تھا۔ لہذا اس سے نتیجہ یہ نکالا گیا کہ عربوں کو تائید الہی حاصل تھی، جب کہ کافر اس سے محروم تھے اس لیے جب کافروں نے لشکر اسلام کو دعا اور فریب سے ختم کرنا چاہا تو اس میں انہیں کامیابی نہیں ہوئی۔ مثلاً جب سندھ کے ایک سردار کا کہ بن کوتل نے لشکر اسلام پر شب خون مارنے کا ارادہ کیا تو وہ راستے سے بھٹک گیا اور ساری رات ادھر ادھر آوارہ پھرتا رہا۔ جب اس نے عربوں سے صلح کر لی تو اعتراف کرتے ہوئے کہا کہ ”جب ہم نے (شیخوں کی ناکامی) کا یہ مجرہ بھی دیکھا تو ہمیں یقین ہو گیا (یہ بھی) حکم الہی ہے۔ اور کوئی بھی (تم سے) فریب اور دعا بازی سے مقابلہ نہ کر سکے گا۔“ (پیغمبر نامہ (اردو ترجمہ) حیدر آباد

(ص 167، 1963)

پیغمبر نامہ میں مفتونین جگہ جگہ یہ اقرار کرتے ہیں کہ ان کے نجومیوں اور معتبر لوگوں نے یہ پیشین گوئی کر دی تھی کہ ان کا ملک عربوں کے ہاتھوں فتح ہوگا۔ لہذا اس قسم کی پیشان گوئیوں کے بعد لوگوں کے لیے اس کے سوا اور کوئی راستہ نہیں تھا کہ وہ فتحیں کی اطاعت قبول کر لیں۔ مثلاً سردار کا کہنے کہا کہ: ”ہمارے نجومیوں اور معتبر لوگوں نے علم نجوم سے نتائج اخذ کر کے حکم صادر کیا ہے کہ یہ ملک اسلامی لشکر کے قبضہ میں آئے گا،“ (پیغمبر نامہ۔ 167)

پیغمبر نامہ میں بار بار ان افراد اور گروہوں کا ذکر ہے کہ جو راجہ داہر کو چھوڑ کر محمد بن قاسم کی مدد کرتے ہیں۔ مثلاً دہیل شہر کے اس برہمن کا لشکر اسلام کی مدد کرنا کہ جس نے قلعہ کی فتح کا راز بتایا۔ ”امیر عادل سلامت رہے! ہمارے نجوم کی کتابوں میں اس طرح حکم ہے کہ ملک سندھ لشکر اسلام کے ہاتھوں فتح ہوگا اور کافر نکالت کھائیں گے،“ (پیغمبر نامہ۔ 39)

اس میں برہمن محمد بن قاسم کو ”امیر عادل“ کہہ کر مخاطب ہے۔ عربی لشکر کو لشکر اسلام اور سندھیوں کے لشکر کو کافروں کا کہہ رہا ہے۔ یہاں یہ سوال پیدا ہوتا ہے کہ کیا یہ الفاظ ایک موقع برست اور خوشامدی کے ہیں یا مصنف نے اپنی طرف سے اس برہمن سے یہ کہلوایا ہے۔

چیز نامہ میں یہ بھی بار بار کہا گیا ہے کہ لشکر اسلام کو تائیدِ الہی حاصل تھی۔ حجاج بن یوسف کے ایک خط کا حوالہ ہے کہ:

دریا عبور کرو اور تائیدِ الہی کی انجام کرتے رہو اور اس کی رحمت کو اپنی پناہ جانتے رہو ایک دوسرے کے مدد مقابل ہونے کے وقت رضاۓ الہی پر اعتماد رکھتے ہوئے اپنی پوری شجاعت اور ہمت کا مظاہرہ کرنا کیونکہ فتح اور تائید (الہی) تمہارے ہمراہ کاب اور قدرت تمہارے ساتھ اور مددگار ہے اور فرشتوں کی امداد اور مسلمانوں کی تلوار تمہاری طرف سے ان (مخالفوں) پر مسلط ہے۔ خداۓ عز و جل ان کی خبیث ذات کو مسلمانوں اور فرشتوں کی تلواروں اور نیزوں کی خواک بنائے گا۔ غصبِ الہی (کا دروازہ) ان کے لیے کھلا ہوا ہے۔ جس کی وجہ سے پورے انتقام اور عبرتاک انجام کے سزاوار ہوں گے۔ (چیز نامہ۔ 195)

لہذا عربوں کی فتحِ خدائی مرضی اور تائید سے ہوتی ہے۔ اس کا مطلب یہ ہوا کہ یہ ملک خدا نے انہیں بخش دیا۔ جو ملک خدا کی مدد سے ملا ہواں پر قبضہ کرنے اور اس کا مال غنیمت حاصل کرنا اور اس پر حکومت کرنا اخلاقی و مذہبی طور پر جائز ہو جاتا ہے۔ راجہ داہر کی شکست اور اس کا قتل اس تائیدِ الہی کا مظہر تھا۔ (چیز نامہ۔ 201)

راجہ داہر سے جنگ کرنے کے لیے جب محمد بن قاسم دریا پار کر کے دوسری طرف جاتا ہے تو اپنے لشکر کو میا طب کر کے کہتا ہے کہ:

اے لشکر اسلام! اب مہران کا پانی تمہاری پشت پر ہے اور کافروں کا لشکر تم سے مقابلہ کے لیے آئے گا۔ جس کے دل میں واپس جانے کا خیال ہو وہ یہیں سے واپس چلا جائے کیونکہ (جو سوت) دشمن سامنے آئے گا اور جنگ شروع ہو گی اگر اس وقت کسی شخص نے منہ موڑا تو لشکر دل شکست ہو کر راہ فرار اختیار کرے گا۔ جس کی وجہ سے دشمن ہم پر غالب ہو جائے گا (اور یہ ہمارے لیے) بڑا نگ ہو گا۔ بھاگنے والا حرام موت مرے گا۔ اور پھر آخوت کے عذاب میں گرفتار (ہو گا) (چیز نامہ۔ 219)

یہ تقریباً واقعہ سے ملتی جلتی ہے کہ جس میں طارق بن زیاد نے کشتیاں جلا کر اپنی فوج کی  
ہمت افزائی کی تھی۔

پچھے نامہ سنده کی تاریخ کا اہم مأخذ ہے۔ موجودہ دور میں مورخوں نے اس کا جو تجزیہ کیا ہے  
اور اس سے جو تاریخ نکالے ہیں۔ ان کی روشنی میں اس کے بارے میں یہ رائے قائم ہوئی ہے کہ یہ  
تاریخ اور دیومالائی واقعات کا مجموعہ ہے۔ چونکہ اس کا فارسی ترجمہ 1216ء میں ہوا لبذا اس میں  
استعمال ہونے والی اصطلاحات کا تعلق عربوں کے عہد سے نہیں بلکہ بعد کے دور سے ہے۔ مثلاً  
شہنشہ کی اصطلاح سلجوقیوں کے دور سے شروع ہوئی اقطاع آں بوجہ کے عہد سے مستعمل ہوا۔ گائے  
کی کھال میں مجرم کو سلوانے کی روایت مغلوں کی تھی۔

پچھے نامہ کا ہیر محمد بن قاسم 1920ء کی دہائی میں ایک بار پھر بحیثیت ہیر و کے اس وقت ابھرا  
کہ جب ہندوستان میں فرقہ واریت کا زور تھا۔ اس پس منظر میں مسلمانوں کی جانب سے سنده  
”باب الاسلام“ بن گیا اور محمد بن قاسم نوجوان عظیم جزل۔ 1947ء تک سنده کی تاریخ کا یہی  
 نقطہ نظر مسلمانوں میں مقبول رہا۔ یہ 1955ء میں ون یونٹ کے قیام اور سندهی پیشتل ازم کے ابھار  
کے بعد ٹوٹا۔ سنده کی تاریخ نویسی میں سنده کے ان مفتوحین کی آواز کو زندہ کیا گیا کہ جو عربوں کی  
فتح کے بعد سے خاموش تھی۔ اب محمد بن قاسم جارح اور حملہ آور ہو گیا اور داہر ہیر و۔ سنده کی تاریخ  
کی تیکشیل نواس لیے اہم ہے کہ اب یہ تاریخ 711-12 کے بچائے وادی سنده کی تہذیب سے  
شروع ہونے لگی ہے۔ سنده کا وہ قدیم ماضی جو باعث عبرت و شرم تھا اب وہ قابل فخر ہو گیا ہے۔

### (3)

سنده کی تاریخ پر دوسری اہم کتاب میر محمد معصوم بکھری کی ”تاریخ معصومی“ ہے۔ میر معصوم  
اکبر بادشاہ کے امراء میں سے تھے۔ جو آخوندگی میں آ کر بکھر (سکھ) میں رہا۔ اس پذیر ہوئے جہاں  
ان کی تعمیر کردہ عمارت اور ان کا مقبرہ ہے۔

ان کی تاریخ کی ایک خصوصیت یہ ہے کہ اس کو عربوں کی فتح سنده سے مغلوں کے قبیلے  
سنده تک ایک تسلسل کے ساتھ لکھا گیا ہے۔ سو مرد اور سہ دور کے بارے میں بقول ان کے مواد  
نہ ملنے کی وجہ سے وہ ان کی مکمل اور تفصیلی تاریخ نہیں لکھ سکے۔ جیسا کہ اس وقت تاریخ نویسی کا

دستور تھا، مورخ پچھلے عہد کے واقعات ہم عصر تاریخوں سے لے کر انہیں اپنی زبان میں ایک نئے اسلوب سے بیان کر دیتا تھا، وہ ان تمام واقعات کو جوان ماغذوں میں تھے انہیں چیلنج نہیں کرتا تھا اور نہ ان کے بارے میں تصدیق کرتا تھا۔ اس لیے جو غلطیاں ہم عصر مورخوں کے ہاں ہوتی تھیں، وہ بعد کے مورخوں کی کتابوں میں بھی اسی طرح سے درج ہو جاتی تھیں، جیسے کہ محمد بن قاسم کو گائے کی کھال میں سلوانے والا واقعہ جو بغیر تحقیق کے لکھ دیا گیا ہے۔ اس صورت میں تاریخ کا وہ حصہ اہم ہوتا تھا کہ اس نے اپنے عہد کے بارے میں لکھا ہو۔ اس میں وہ واقعات کا اکثر خود شاہد ہوتا تھا۔ یا راویوں کی زبانی سے ہوئے حالات کو بیان کرتا تھا۔

میر مقصومی تاریخ کا جب اس نقطہ نظر سے تجزیہ کیا جاتا ہے تو اس میں عربوں کی فتح سندھ کے سلسلہ میں وہی رائے نظر آتی ہے کہ جو پیغمبر نامہ کے مصنف کی ہے یعنی عربوں کی جنگ کفر اور اسلام کی جنگ تھی، اور جس کی کامیابی حق کی باطل پر فتح تھی۔

کتاب کا دوسرا ہم حصہ ارغونوں اور ترخانوں کا دور حکومت ہے۔ ارغونوں نے سندھ پر حملہ کر کے جو قلی و غار تگری کی، شہروں کو لوٹا اور باشندوں کو ذلیل کیا۔ ان واقعات کا ذکر تو میر مقصوم نے کیا ہے، مگر اس کے انداز بیان سے معلوم ہوتا ہے کہ وہ جنگوں اور ان کے نتیجے میں ہونے والی تباہی اور لوٹ مار کو عام سمجھتا ہے، اس لیے ان پر تقید نہیں کرتا ہے بلکہ شاہ بیگ ارغون کے لیے لکھتا ہے کہ وہ فطری طور پر حملہ اور طبعی لحاظ سے مہربان تھا۔ شاہ حسن ارغون کے بعد میں اس کا کہنا ہے کہ ”کسی بھی آدمی پر ظلم اور زیادتی کا ہونانا ممکن بنا دیا“، اس سے ظاہر ہوتا ہے کہ اس کی ہمدردی ارغونوں کے ساتھ تھی۔ انہوں نے سندھ پر جو جارحانہ حملہ کیے، اسے فتح کیا، اور اس کا استھان کیا، وہ اس کے زدیک حکومت و آئین جہاں بانی کے مطابق تھا۔

اگرچہ اس نے بکھر میں آنے والے مغل گورنزوں کی بد عنوانیوں کے بارے میں لکھا ہے۔ مگر ساتھ ہی یہ بھی لکھا ہے کہ اکبر بادشاہ کو جب اس کی خبر ہوئی تو اس نے فوراً اس کا تدریک کیا۔ مغلوں کے ہاتھوں سندھ کی فتح میں وہ خود بھی شریک تھا، اس لیے اس نے حملہ کی وجہ کو محض یہ بتایا ہے کہ جانی بیگ اکبر کے دربار لا بور میں حاضر نہیں ہوا جسے اکبر نے نافرمانی خیال کرتے ہوئے سندھ کی فتح کا ارادہ کیا۔ مغلوں کے سندھ پر حملہ کی وجہ محض ایک بہانہ تھی۔ کیونکہ جانی بیگ ایک خود مختار حکمران تھا اور اس کے لیے ضروری نہیں تھا کہ وہ شاہی دربار میں حاضری دے۔ اس کے

پس منظر میں اکبر کی سامراجانہ پالیسی تھی کہ جو اپنے اردوگرد کسی بھی خود مختار سلطنت کو دیکھنا نہیں چاہتا تھا۔ دوسری سندھ کی فتح سیاسی اور تجارتی طور پر مغلوں کے لیے ضروری تھی تاکہ افغانستان تک ان کے راستے محفوظ رہیں۔ اس لحاظ سے میر مقصود کی تاریخ مغل دور حکومت اور اس سے ہونے والے نتائج کے بارے میں زیادہ معلومات فراہم نہیں کرتی ہے۔

مغل منصب دار کی حیثیت سے میر مقصود مغلوں کی جانب سے جنگ میں حصہ لیتا رہا، اس لیے اس کی کتاب میں جنگوں کے بارے میں تفصیل ادا ذکر ہے، مگر انتظام اور لوگوں کی سماجی و معاشرتی زندگی کے بارے میں بہت کم معلومات ہیں۔ اس سے ظاہر ہوتا ہے کہ اس کے عہد میں انتظامی امور اور معاملات سے زیادہ امراء اور حکمران طبقہ کو جنگوں سے زیادہ دلچسپی تھی۔

اس کی کتاب سے یہ بھی معلوم ہوتا ہے کہ امراء کا طبقہ علماء اور صوفیاء کا احترام کرتا تھا کیونکہ ان لوگوں میں جو عزت تھی اس کے ذریعہ وہ اپنے سیاسی مفادوں حاصل کرتے تھے۔ اکثر علماء نے فاتحین کا ساتھ دیا، اور انہیں جو جا گیریں اور وظیفے ملے اس کے سہارے پر امن زندگی گزارتے رہے۔

#### (4)

تاریخ سندھ میں تیسری اہم کتاب میر علی شیر قانع کی تحفۃ الکرام ہے۔ میر علی شیر قانع کو اپنے وقت کا ایک عالم و فاضل کہا جاتا ہے کہ جنہوں نے شعراء، صوفیاء، علماء اور معاشرے کی اہم شخصیات پر لکھا۔ ان کی کتاب تحفۃ الکرام سندھ کی تاریخ ہے، جو عربوں کی فتح سے لے کر ان کے اپنے عہد یعنی گلوڑا دور تک آتی ہے۔ میر علی شیر قانع کا تعلق سادات سے تھا اور ان کا خاندان سندھ میں آ کر آباد ہوا تھا۔ جیسا کہ اس دور میں دستور تھا، حکمران سادات سے تعلق رکھنے والوں کو جا گیریں اور وظایف دیا کرتے تھے۔ اس لیے ان کا نقطہ نظر حکومت کے ساتھ ہمدردانہ ہوتا تھا۔ ان کی تاریخ کو دو حصوں میں تقسیم کیا جاسکتا ہے: ایک میں حکمرانوں کی تفصیل ہے اور دوسرا میں ان کی تاریخ کو دو حصوں میں تقسیم کیا جاسکتا ہے: ایک میں صوفیاء اور علماء کے تسلط میں تھا جو سیاسی طور پر ان کے حاکم تھے دوسری طرف صوفیاء اور علماء نے انہیں اپنے روحانی غلبہ میں لے رکھا تھا۔ لیکن اس تاریخ میں سندھ کے معاشرے کے ثقافتی و سماجی پہلو غائب ہیں۔ اسی طرح اس کتاب میں سلطنت کے

نظم و ضبط یا قوانین کے بارے میں کوئی معلومات نہیں ہیں۔

عرب سومرہ سمہ ارغون و ترخان اور مغل دور حکومت کے بارے میں ان کی معلومات کا ذریعہ قدیم مأخذ ہیں، جیسے نقج نامہ، میر مقصود کی تاریخ سندھ، محمد طاہرنسائی کی تاریخ طاہری اور ارغون نامہ و ترخان نامہ۔ اس مواد پر لکھی گئی تاریخ میں نہ حالات و واقعات کا تجزیہ کیا گیا ہے اور نہ کوئی تی معلومات دی گئیں ہیں۔ اس لحاظ سے یہ محض تاریخی معلومات میں جو تاریخی شعور و آگہی پیدا کرنے میں ناکام ہیں۔

بھیثیت تاریخ نویس کے مصنف نے اپنے عہد یا اپنے سے پہلے مورخوں کی تحریروں سے بھی کچھ زیادہ نہیں سیکھا۔ واقعات کی حقیقت اور ان کا تجزیہ کرنے کے بجائے انہوں نے تحریر کو دلچسپ بنانے کی خاطر مافوق الفطرت کہانیاں اور قصے نقج میں ڈال دیئے ہیں۔ جو شاید اس وقت کے قارئین کے لیے تو باعث دلچسپ ہوں، مگر تاریخ کے طالب علم کے لیے یہ ابحضنوں کا باعث ہیں۔ اگر اس تاریخ سے واقعات کا انتخاب کیا جائے اور ان کے ارد گرد جو کہانیاں ہیں، انہیں دور کیا جائے تو اس وقت اس تاریخ کی کوئی اہمیت ہوگی۔

اگرچہ وہ خود کلمہ وہ دور میں تھا اور میاں غلام شاہ کلھوڑا کے کہنے پر تاریخ لکھنی شروع کی تھی، اس لیے توقع یہ کی جاتی تھی کہ مورخ اپنے عہد کی تاریخ کو تفصیل سے اور واقعات کو چھان بیں کے بعد لکھے گا، مگر اس سے یہ توقع بھی پوری نہیں ہوئی، اس میں بھی اس کے ہاں کوئی خاص بات نہیں ملتی ہے۔

مصنف نے تاریخ میں جگہ جگہ لوک کہانیاں اور داستانیں دے دی ہیں، اگرچہ یہ بیانیہ ہیں اور مصنف نے جوان کے بارے میں پڑھایا سنا ہو گا اسے بیان کر دیا ہے۔ تاریخ کا طالب علم ان لوک داستانوں سے اس عہد کے معاشرہ کی ذہنیت کا تجزیہ کر سکتا ہے کہ جوان داستانوں میں موجود ہے۔ جو داستانیں اس کتاب میں ہیں اور شاید انہیں محض دلچسپی کی خاطر دیا گیا ہے، ان میں سی پنون، ماروں (ماروی)، عمر موبائل مینڈھر اور پہلا چنید شامل ہیں۔ ان داستانوں کی خصوصیت یہ ہے کہ یہ تاریخ تو نہیں ہیں، مگر ان میں معاشرے کے روئے اور رجات ملے ہیں۔ مثلاً ایک طرف پدرانہ نظام نے عورت کی حیثیت کو مترکر کے سے روایات میں قید کر دیا تھا، مگر ان داستانوں میں عورتیں معاشرے کی اخلاقی روایات اور قدروں سے بغاوت کرتی ہیں، یہ بغاوت ان کے اندر کی

تو انائیوں کو ابھارتی ہے اور انسانی شناخت کو مکمل کرتی ہے۔ لیکن سیاسی بغاوتوں کی طرح یہ سماجی اور شفاقتی بغاوتیں بھی شکست سے دوچار ہوتی ہیں اور ان کا انعام ہمیشہ ایسے پر ہوتا ہے۔ مگر یہ ایسے اس قدر شدید اور گہرا ہوتا ہے کہ شاعروں و داستانوں گواہ سے اپنے بیان و کلام سے امر بنادیتے ہیں۔ اس کے نتیجے میں داستانوں کی عورتیں اہم بن کر ابھرتی ہیں اور یہ ایک ایسا رop اختیار کر لیتی ہیں کہ جو آنے والی نسلوں کو متاثر کرتی رہتی ہیں۔ عورت کو جو مقام سیاسی تاریخ میں نہیں ملا اس کی کمی ان داستانوں نے کردی ہے۔

لیکن جہاں ان عورتوں کی اخلاقی قدروں سے بغاوت ہے اور عشق کے اظہار کا بر ملا اعلان ہے انہیں داستان گواہ شاعران کی پاک دائمی اور عصمت و عفت کو برقرار رکھتے ہوئے عورت کا وہ عکس باقی رکھتے ہیں کہ جو پرانہ معاشرہ چاہتا ہے۔ عشق ہے گر جنسی بے راہ روی نہیں ہے۔ سندھ کے معاشرے میں عورت کا جو مقام ان داستانوں سے جھلکتا ہے وہ کسی نہ کسی شکل میں برصغیر کی دوسری لوک کہانیوں میں بھی ہے۔

تاریخ نویسی میں ایک روایت چلی آرہی ہے اور وہ یہ ہے کہ جب مورخ اپنے عہد کی تاریخ لکھتا ہے تو وہ محتاط ہوتا ہے کہ ایسی بات نہ لکھ دے کہ جو حکمران یا حکمرانوں کو ناگوار گز رے۔ خصوصیت سے اس زمانہ میں کہ جب بادشاہ مطلق العنان ہوتے تھے، ان کے درباری مورخوں کا فریضہ ہی یہ تھا کہ وہ اپنے سرپرست کی تعریف و توصیف کریں اور اس کے کارنا میں بیان کریں۔ مگر وہ اس سلسلہ میں آزاد تھے کہ گزرے حکمرانوں پر تقدیم کریں اور ان کے مظالم کو بیان کریں، کیونکہ اس صورت میں ان کی سرزنش کرنے والا کوئی نہیں ہوتا تھا۔ میر علی شیر قانع نے بھی اس روایت پر عمل کرتے ہوئے ماضی کے بادشاہوں کے مظالم کو بیان کیا ہے خصوصیت سے ارغونوں کی فتح سندھ اور اس کے نتیجہ میں ہونے والے مصائب کا ذکر ہے کہ جو سندھ کے عوام نے جھیلے۔

اسلامی تاریخی روایات میں بادشاہوں کی اصلاح کے لیے ایک خاص ادب تخلیق کیا گیا کہ جس میں قابوس کا قابوس نامہ، نظام الملک کا سیاست نامہ اور غزالی کی نصیحت الملوك اور ضیاء الدین برلنی کی فتاویٰ جہانداری قابل ذکر ہیں۔ اس ادب کے ذریعہ قصہ کہانیوں اور روایتوں کے ذریعہ حکمرانوں کی اصلاح مقصود تھی۔ اب یہ کہنا مشکل ہے کہ جب مورخ پچھلے بادشاہوں کے مظالم کا تذکرہ کرتا تھا اور رعایا کی بے نسبی و مجبوری اور لاچاری کی تصویر کھینچتا تھا تو اس سے اس کے

عہد کے حکمراں کتنا سبق سیکھتے تھے مگر یہ واقعات ایک لحاظ سے بادشاہوں کے لیے سبق آموز ضرور تھے۔

مثلاً وہ جب اروٹ شہر کی تباہی کے ذکر کرتا ہے، یا برہمن آباد کی ویرانی کا بیان کرتا ہے تو اس کا سبب وہاں کے حکمرانوں کو قرار دیتا ہے کہ ان کے افعال قبیح اور بد عنوانیوں کی وجہ سے یہ شہر بر باد ہوئے۔ یہ وہ عہد تھا کہ جب شہروں اور ملکوں کی بربادی افراد کے اعمال سے ہوتی تھی، کیونکہ تمام اختیارات بادشاہ یا گورنر کے پاس ہوتے تھے۔ اگر با اختیار شخص میں خوبیاں ہوتی تھیں تو شہر اور ملک اور لوگ خوشحال و فارغ البال ہوتے تھے اگر وہ ظالم و جفاجو و کینہ پر اور بخیل ہوتا تھا تو اس سے شہر اور ملک کے عوام متاثر ہوتے تھے۔ اس لیے مفکرین اور انشوروں کا طریقہ کار یہ تھا کہ ان شخصیتوں کو سدھا را جائے، ان کے کردار کو درست کیا جائے، اور ان میں رعایا کی محبت پیدا کی جائے تاکہ ملک یا شہر آباد رہے۔ اس مقصد کے لیے یہ کہانیاں اور داستانیں کارآمد ہوتی تھیں۔

تاریخ کے مطالعہ سے ہم پر یہ بات واضح ہوتی ہے کہ وہ افراد کے جور و حانی مشاغل میں صرف تھے وہ روحانیت سے سیاست میں آئے اور اقتدار پر قبضہ کیا۔ مگر ایسا نہیں ہوا کہ سیاست سے افراد روحانیت کی طرف گئے ہوں۔ اس کی وجہ یہ تھی کہ روحانی خاندان کے لوگ اپنے مذہبی ریاضت و عبادات سے لوگوں کے دلوں میں احترام پیدا کر لیتے تھے۔ اس لیے جب یہ سیاست میں آتے تھے تو ان کے مریدان سے تعاون کے لیے تیار رہتے تھے۔ مگر جو صاحب اقتدار ہوتے تھے ان کے لیے سیاست و حکمرانی چھوڑ خرقہ بزرگی پہننا مشکل ہوتا تھا۔ لہذا ہم دیکھتے ہیں کہ ایران میں صفوی حکمرانوں کی ابتداء پیری مزیدی سے شروع ہوئی اور حکمران تک پہنچی۔ یہی صورت حال کھصوڑ اخاندان کی تھی کہ جن کے بزرگوں نے پیری مریدی سے ترقی کرتے ہوئے اپنے مریدوں کی عدد سے زمینوں پر قبضہ کرتے ہوئے بالآخر مندا اقتدار تک جا پہنچ۔

جب میر علی شیر قانع سندھ کے قصبات و شہروں کے بزرگوں کا تذکرہ کرتا ہے تو حیرت ہوتی ہے کہ اتنی تعداد میں یہ بزرگ سندھ میں کیسے پیدا ہو گئے؟ ان بزرگوں کے حالات اور ان کے شہروں و قصبوں کے بارے میں پڑھنے کے بعد اندازہ ہوتا ہے کہ ان میں ایک تو ان بزرگوں کی تھی کہ جو شہروں میں آباد تھے اور جن کی سر پرستی حکمراں اور امراء کرتے تھے۔ دوسرا وہ بزرگ تھے کہ جو شہروں سے دور ان قصبات اور گاؤں میں آباد تھے کہ جو دریا کے کنارے کنارے آباد تھے

اور جہاں زراعت و کاشکاری ہوتی تھی کہ جس میں سے یا پناہ صد وصول کرتے تھے۔ یا ان شہروں اور قصبوں میں کہ جو تجارتی گزرگا ہوں پر تھے۔ ہمیں ایسے بزرگ کم ہی ملیں گے کہ جو کوہستانوں یا بے آب و گیاہ میدانوں میں جا کر آباد ہوئے ہوں۔ کیونکہ یہاں مریدوں کے پاس دینے کے لیے بہت کم ہوتا تھا۔ ان بزرگوں کے مرید کا شست کارا اور مختلف قبائل کے لوگ ہوتے تھے جو انہیں نذر و نذر رانے دیتے تھے۔ اس کے عوض وہ اپنی کراماتوں اور روحانی طاقتوں سے ان کا تحفظ کرتے تھے۔ مثلاً اگر بارش نہ ہو تو اس کے لیے دعائیں کرنا؛ اگر قحط پڑ جائے تو اسے دور کرنے کے لیے خدا سے التجا کرنا، اگر دشمن حملہ کر دے تو اس سے صلح کر کے لوگوں کو تحفظ دلانا۔ اگر حکومت کے عہدیدار اور عمل بدعنوں ہوں تو ان کی شکایات حکمرانوں تک پہنچانا، وغیرہ۔ یہ بزرگ یہ سماجی خدمات سر انجام دیتے تھے کہ جس کی وجہ سے لوگوں کو ان کی ضرورت رہتی تھی۔ ان بزرگوں کی درگاہیں بھی لوگوں کے لیے زیارت گاہیں تھیں کہ جہاں وہ اپنی خواہشات کو پورا کرنے کے لیے دعائیں مانگتے تھے۔

اگر تھفتہ الکرام کا اس نقطہ نظر سے تجزیہ کیا جائے تو اس کے ذریعہ معاشرہ کی سماجی زندگی کی تشكیل کی جاسکتی ہے۔

ان تینوں تاریخوں کے مطالعہ سے جو بات واضح ہو کر آتی ہے کہ اگر تاریخ کو فاتحین کے نقطہ نظر سے لکھا جائے تو مقامی آوازیں دب جاتی ہیں۔ خاص طور سے پیچ نامہ کہ جس کے بارے میں اب یہ کوشش کی جا رہی ہے کہ اس کا نیا نام ”فتح نامہ“ زیادہ مقبول ہو۔ کیونکہ پیچ نامہ میں پھر بھی پیچ کے نام کی وجہ سے یہ تاثرا بھرتا ہے کہ وہ اس ملک کا حکمران تھا کہ جس کے خاندان کو حکمرانی سے محروم کیا گیا۔ پیچ اس طرح سندھ کی علامت بن جاتا ہے اگر اس کے برکس ”فتح نامہ“ کیا جائے تو تاریخ پر پوری طرح سے عربوں کا تسلط قائم ہو جاتا ہے۔ بلکہ اس سے ان کی برتری اور افضلیت کا بھی اظہار ہوتا ہے۔ میر مقصوم بھی سندھ کے باشندے سے زیادہ مغل دربار کے امیر و منصب دار کی حیثیت سے تاریخ کو دیکھتا ہے۔ میر شہر علی قانع کا خاندان اگرچہ سندھ میں عرصہ سے مقیم رہا مگر اسے بھی اپنے خاندانی ہونے پر خر ہے کہ جس کی جڑیں سندھ سے باہر تھیں۔ اس لیے عربوں کی پیچ کے بارے میں وہ پیچ نامہ کے نقطہ نظر کو دھراتا ہے۔ تاریخی لحاظ سے اس کی تاریخ بہت کمزور ہے کیونکہ اس نے جگہ قصور اور کہانیوں کے ذریعہ قاری کو الجھاد دیا ہے۔ شاید وہ اس طرح سے اپنی

کتاب کو لچپ بنانا چاہتا تھا، مگر اس سے تاریخی واقعات مجروح ہوئے ہیں۔

ان تینوں کتابوں کے مطالعہ کے بعد سنده کی تاریخ کے بارے میں جوتا شر قائم ہوتا ہے، اول تو یہ کہ جب بھی سنده کی ایسی حکومت کا صوبہ رہا کہ جس کا مرکز دور تھا تو اس کے نتیجہ میں یہاں گورزوں اور صوبیداروں نے اپنی من مانی کارروائیاں کیں۔ چونکہ مرکز دور ہوتا تھا اور ان پر انگریزی کرنے والا یا ان کا احتساب کرنے والا کوئی نہیں ہوتا تھا، یہ صورت حال عربوں اور مغلوں کے عہد میں بہت زیادہ ہوئی کہ جس کا تذکرہ ہم عصر تاریخوں میں ہے۔ سنده میں مغل گورزوں کے بارے میں میر معصوم نے بھی لکھا ہے کہ انہوں نے با اختیار ہو کر جو چاہا وہ کیا۔ اگر مرکزیک ان کی بدعوایوں کی خبر پہنچی تو بہت ہوا تو یہ کہ ان کو معزول کر کے دوسرا صوبیدار بھیج دیا۔ مگر بد عنوانیوں کی وجہ سے سزا نہیں دی۔

دوسرا ہم نقطہ یہ ہے کہ جب بھی غیر ملکی حملہ آور آئے تو ان کے ساتھ مقامی طور پر تعاون کرنے والے ان کا ساتھ دینے والے اور ان کی مدد کرنے والے سندھی معاشرے سے آئے جنہوں نے اپنے مفادات کی خاطر اپنے ہی ملک کی فتح میں ان کا ساتھ دیا۔ ان میں امراء علماء اور قبیلوں کے سردار شامل ہوا کرتے تھے۔ ہم عصر تاریخوں میں تعاون کرنے والوں کی تعریف کی گئی ہے، ان پر کہیں غداری کا الزام نہیں لگایا گیا ہے۔

یہ تینوں تاریخیں جن کا فارسی سے اردو میں ترجمہ ہوا ہے، سنده کی تاریخ کو سمجھنے میں مدد دیں

گی۔

### (5)

قوموں کی تاریخ میں جگ و جدل اور یہ ورنی حملہ آوروں نے اہم کردار ادا کیا ہے۔ ان دروں کی طور پر حکمران خاندان اس بات کی کوشش کرتے تھے کہ دوسرے علاقوں کی خود مختاری ختم کر کے اسے مرکزی حکومت کے ماتحت لے آئیں، اس سلسلہ میں خانہ جنگیں ہوتی تھیں۔ اگر مرکزی حکومت فوجی لحاظ سے مضبوط و مستحکم ہوتی تھی تو وہ علاقائی سرداروں اور حکمرانوں کو شکست دے کر انہیں ماتحت بنا لیتی تھی ورنہ ملک سیاسی طور پر تقسیم رہتا تھا۔ یہ خانہ جنگیاں معاشرے کی توانائیوں کو ضائع کرتی تھیں۔ جنگوں کی وجہ سے نہ صرف جانی و مالی نقصان ہوتا تھا بلکہ لوگوں میں

عدم تحفظ کا احساس بھی پیدا ہوتا تھا۔ اس وجہ سے لوگ بھرت کر کے حفظ علاقوں میں جاتے تھے۔ جو نہیں جاسکتے تھے وہ لاقانونیت اور بد عنوانیوں کے ہاتھوں بر باد ہوتے تھے۔ ایک مستحکم سیاسی حکومت لوگوں کو نہ صرف امن و امان دیتی تھی بلکہ معاشرہ معاشی و سماجی طور پر بھی ترقی کرتا تھا۔ کیونکہ مستحکم کی صورت ہی میں حکمران اس قابل ہوتے تھے کہ وہ رعایا سے نیکیں وصول کر سکیں اور اس کی آمدن سے وہ اپنے دربار کو شاندار بناتے تھے۔ شعراء و علماء کی سر پرستی کرتے تھے و مبتکاروں اور ہمہ مددوں سے اپنی ضروریات کی اشیاء تیار کرتے تھے۔ اس دور میں شہروں کی آبادی بڑھتی تھی اور شہری کلچر پیدا ہوتا تھا۔

دوسری صورت حال میں جس سے قومیں متاثر ہوتی تھیں وہ بیرونی حملہ آور ہوتے تھے۔ اگر وہ فتح یا بوجاتے تھے تو وہ ریاست کے پورے ڈھانچہ کو بدل دیتے تھے۔ حکومت کے اہم عہدوں پر ان کے ساتھ آنے والے غیر ملکی ہوتے تھے، اس صورت میں مقامی لوگ پس پرده چلے جاتے تھے۔ سوائے اس جماعت کے کہ جوان کے ساتھ تعاون کرتی تھی۔ اس نے طرز حکومت میں حکمران طبقوں اور عوام میں فاسدی بڑھ جاتے تھے۔ اس لیے عوام پر تسلط قائم کرنے کے لیے فوجی طاقت و قوت کی ضرورت ہوتی تھی۔ اگر ان کے خلاف بغاوت ہوتی تھی تو اسے بختی سے کچل دیا جاتا تھا۔ اگر کسان روینہ دینے میں دیر کرتے یا مراحت کرتے تو اس کا بختی سے نوش لیا جاتا تھا۔

بیرونی حملہ آوروں کا دوسرا اثر مقامی کلچر پر ہوتا تھا۔ بیرونی حملہ آور اپنے ساتھ جوئی ثقافت اور نئے رجحانات لاتے تھے ایک طرف تو وہ مقامی کلچر سے مل کر ایک ایسے کلچر کو پیدا کرتے تھے کہ جس میں تو انکی ہوتی تھی، مگر دوسری طرف مقامی کلچر سر پرستی سے محروم ہو کر کمزور بھی ہو جاتا تھا اور سمش کے یہ شہروں کے بجائے گاؤں اور دیپا توں میں پناہ لے لیتا تھا۔

سندھ کی تاریخ بھی ان دونوں عوامل سے گزری۔ آپس کے اختلافات نے بھی اس کے معاشرے کی تبدیلی میں حصہ لیا اور بیرونی حملہ اور بیرونی حکمرانوں نے بھی اس کے کلچر اور روایات کو بدلा۔ اور اس طرح اس شاخت بار بارتبدیل ہوتی رہی۔

جب شمالی ہندوستان میں مسلمان حکمران خاندانوں کی حکومتیں قائم ہوئیں تو اسکے بعد سے سندھ کی تاریخ کو دہلی کے نقطہ نظر سے دیکھا جانے لگا۔ ارغونوں اور ترخانوں کی حکومت (1520)

سے 1592) بیرونی حملہ آوروں کی حکومت تھی جنہوں نے سمه خاندان کو بے دخل کر کے حکومت پر قبضہ کیا تھا۔ ترخانوں کی شکست کے بعد سنہ مغلوں کے تسلط میں آ گیا۔ اکبر اگرچہ ایک روش خیال اور وسیع النظر حکمران تھا مگر اسکے ساتھ ہی وہ اک بڑا امپریلٹ بھی تھا کہ جس نے عظیم سلطنت قائم کرنے کی غرض سے چھوٹی ریاستوں کو اس میں ضم کر دیا۔ سنہ پر حملہ اس سلسلہ کی ایک کڑی تھا (1592) لیکن سوال یہ پیدا ہوتا ہے کہ اس تصادم میں کس کو صحیح ٹھہرایا جائے؟ ارغون و ترخان بھی بیرونی حملہ آور تھے اور مغل بھی کہ جنہوں نے سنہ کو فوجی طاقت سے قبضہ میں لیا تھا۔ کیا اس صورت میں دونوں بیرونی حملہ آور قابل ذمۃ ہیں؟

اٹھارویں صدی میں جب مغل خاندان کے زوال کے ساتھ کھوڑا خاندان (1700 سے 1782) برسراقتہ ارآ یا تو وہ بھی سنہ کو ایک خود مختار سلطنت قائم کرنے میں ناکام رہا۔ نادر شاہ اور احمد شاہ عبدالی کے حملوں نے اسے کابل کا باجگزار بنا دیا۔ یہاں تک کہ ٹالپروں عہد میں (1759-1843) میں سنہ پر ایسٹ انڈیا کمپنی کا قبضہ ہو گیا۔ اس بار سنہ کو بھی پرینے یہ نی میں شامل کر کے اس کی خود مختاریت کو ختم کر دیا گیا۔

اس تاریخی عمل نے سنہ کی تاریخ کو الجھادیا ہے۔ یہ بھی عربوں کے نقطہ نظر سے لکھی گئی تو کبھی ارغونوں اور ترخانوں کے اور کبھی مغلوں اور انگریزوں کے۔ اس لیے سنہ کی تاریخ کی تشکیل نو ایک ضرورت ہے جو تاریخ کو ان اجھنوں سے نکالے اور ایک واضح نقطہ نظر سامنے لائے۔

جب بھی کوئی خاندان حکومت پر تسلط قائم کرتا تھا تو تاریخ کو اپنے نقطہ نظر سے لکھواتا تھا۔ جیسا کہ پہلے لکھا جا چکا ہے شکست خورده خاندان یا قوم اپنے دفاع میں کچھ کہنے کے قابل نہیں ہوتی تھی۔ اس لیے جب ارغون اور ترخان حکمران ہوئے تو سمه خاندان تاریخ کے انہیروں میں گم ہو گیا۔ اس کا دفاع کرنے والا کوئی مورخ نہیں رہا، یہی صورت حال ارغونوں اور ترخانوں کی حکومت کے خاتمہ پر ہوئی کہ تاریخ کو مغلوں کی نظر سے دیکھا جانے لگا۔ جب کھوڑوں کا زوال ہوا اور ٹالپر حکمران ہوئے تو ٹالپر دور کے مورخوں نے کھوڑوں کو موردا الزام ٹھہرایا کہ انہوں نے ٹالپر سرداروں سے غداری کی ان کے خلاف سازش کی اور انہیں اس قدر ستایا کہ مجبور ہو کر انہوں نے کھوڑوں کے خلاف جنگ کی۔ ٹالپروں کے دور حکومت میں سنہ کی وہ سیاسی وحدت ختم ہو گئی

کہ جو کھوڑا دور میں تھی اب سندھ تین حصوں میں تقسیم ہو گیا: حیدر آباد، میر پور خاص اور خیر پور۔ چونکہ نالپر سردار قابلی ذہنیت رکھتے تھے اس لیے انہوں نے ملک کو بھی اسی انداز سے چلا�ا۔ غیر بلوچوں کے ساتھ ان کا روایہ غیر ہمدردانہ تھا ملبوچ سردار اب جا گیروں پر قابض ہو گئے۔ میروں نے جگہ جگہ زراعتی کھیتوں کی جگہ شکارگاہیں مقرر کر دیں، جس کی وجہ سے ملک کی آمدنی بھی متاثر ہوئی۔ جب انگریزوں سے سندھ پر قبضہ کیا تو انہوں نے اس دور کی تمام خرابیوں کو اجاگر کر کے اپنے قبضہ کا جواز پیش کیا۔

یہ حقیقت ہے کہ نالپروں نے سندھ کو تقسیم کر کے اسے بے حد کمزور کر دیا اور ایک وجہ یہ بھی ہے کہ انگریزوں کو اس پر قبضہ کرنے میں زیادہ وقت پیش نہیں آئی۔

### (6)

سندھ کی تاریخ میں ایک اور اہم پہلو ہے۔ اگرچہ سندھ پر 711ء میں عربوں نے قبضہ کر لیا اور عربوں کا سندھ پر تسلط ہماری خاندان (854-55 سے 1010-11) کے خاتمہ تک رہا۔ اس عرصہ میں سندھ کے عرب دنیا سے تعلقات بھی رہے۔ ایک بڑی تعداد عربوں کی سندھ میں آ کر آباد بھی ہوئی۔ مگر عربی اقتدار اور تسلط کے باوجود وہ اس علاقہ کو عربی تہذیب ثقافت میں ضم نہیں کر سکے جیسا کہ انہوں نے اپنے مغربی علاقوں میں کیا تھا (مصر، یونس، الجزاں، مراقد وغیرہ) کہ جہاں عربی زبان اور عرب کلچر ان پر چھا گیا۔

جب شمالی ہندوستان میں سلطانی اور مغلوں کی حکومتیں قائم ہوئیں تو یہ لوگ ہندوستان میں ایرانی کلچر اور فارسی زبان کو ساتھ لائے۔ بعد میں یہی ایرانی کلچر اور فارسی زبان سندھ میں غالب آگئی اور اس نے عربی کلچر کے تسلط کو ختم کر دیا۔ فارسی دربار کی زبان ہو گئی۔ وسط ایشیا اور ایران سے آنے والوں نے اس کلچر کے فروغ میں حصہ لیا۔ اس کا نتیجہ تھا کہ سندھ میں فارسی زبان و ادب کی ترقی ہوئی اور صوفیا کے نظریات کو مقبولیت ملی۔

چونکہ فارسی زبان و ادب نے عرب کلچر سے بغاوت کی اور ایران قومیت کو بھارا اس لیے ان کے باں بغاوت اور انحراف کی روایات ہیں۔ مذہبی تنگ نظری اور عقاائد کی انہتا پسندی کی جگہ روشن خیالی اور انسان دوستی کے جذبات ہیں۔ اس کلچر نے سندھ کے معاشرہ میں علماء کے اثر کو کمزور کر کے

اور انہیں صوفیا کے زیر اثر لانے میں مدد کی۔ سندھ کے حکمرانوں نے بھی صوفیا کی سرپرستی کی اور ملائے کو حاشیہ پر رکھا۔

لیکن اس حقیقت سے انکار نہیں کہ سندھ نے عربی اور ایران ثقافت کے تسلط کے باوجود پی مقامی شناخت کو برقرار رکھا۔ کیونکہ عربی اور فارسی عوام کی زبانیں نہیں بن سکیں۔ وہ دربار اور مذہبی اداروں تک محدود رہیں۔ اس کی وجہ یہ تھی کہ سندھ کی آبادی مختلف قبائل میں مٹی ہوئی دیہاتوں اور ریگستانوں میں بکھری ہوئی تھی کہ جہاں ان کا تعلق حکمرانوں اور امراء کے طبقوں سے کم ہی ہوتا تھا۔ ان میں سے جو قبائل خانہ بدش تھے وہ حکومت کے تسلط سے تقریباً آزاد تھے اور متاخر کر رہئے کی وجہ سے وہ حکومت اور اس کے قوانین کی پرواہ نہیں کرتے تھے (اسی وجہ سے تاریخ مظہر شاہ جہاں میں انہیں لیٹرا اور چور کہا گیا ہے) جن علاقوں میں زراعت ہوتی تھی اور ہاں حکومت مقامی سرداروں یا زمینداروں کے ذریعہ ان سے معاملات طے کرتی تھی۔ اس لیے درباری اور امراء کے کلچر کا ان پر کوئی اثر نہیں ہوا اور انہوں نے اپنی مقامی کلچر کو زندہ رکھتے ہوئے اپنی شناخت کو برقرار رکھا۔ اس لیے تاریخ کے اس بیچ دریچ عمل میں سندھی زبان اور کلچر کا تحفظ دیہات اور خانہ بدش قبائل ہمنے کیا۔ جب کہ شہر کے رہنے والوں نے خود کو بیردنی کلچر میں ضم کر دیا۔

ضرورت اس بات کی ہے کہ ان پہلوؤں کو نظر میں رکھتے ہوئے سندھ کی تاریخ کی تشكیل نو کی جائے تاکہ وہ لوگ جنہیں تاریخ میں نظر انداز کر دیا گیا ہے اس کے کردار اور ان کے عمل کو اجاگر کر کے انہیں تاریخ میں جگہ دی جائے۔



## وادیِ سندھ کی تہذیب

محمد اوریس صدیقی

معاشرت

(یہ مضمون محمد اوریس صدیقی کی کتاب "وادیِ سندھ کی تہذیب" (1959) سے لیا گیا ہے)

شرق قریب اور بالخصوص مصر کے قدیم باشندے جب اپنے مردوں کو سپرد خاک کرتے تھے تو ان کے ساتھ ہی کافی سلان زاد راہ آخرت کے طور پر دفن کر دیا کرتے تھے ماہرین آثار کو اس سلان کے لئے سے ان لوگوں کے طرز زندگی کا اندازہ لگانے میں بڑی آسانی ہوتی ہے۔ کیونکہ اس سے ان کی معاشرت کے مختلف پہلوؤں پر روشنی پڑتی ہے مثلاً یہ معلوم ہو جاتا ہے کہ ان کا لباس کیسا ہوا کرتا تھا، ان میں آرائش اور نیباش کا کس نوعیت کا اور کس قدر ذوق تھا، ان کا نہ ہب کیا تھا اور ان کے اعتکارات کی نوعیت کیا تھی۔ اس زاد راہ آخرت کے علاوہ ان مقبروں کی دیواروں پر تصویری کشی کے ساتھ قدیم رسم الخلط میں مختلف عبارتیں بھی کندہ کی گئی ہیں۔ جس سے اس عمد کی مکمل تصویر ہمارے سامنے آ جاتی ہے۔ ان مقبروں سے دریافت شدہ باقیات اور ان کی دیواروں پر بنی ہوئی تصویریں سے یہ اندازہ بھی ہو جاتا ہے کہ وہاں کے امراء اور سلاطین کی زندگی عوام سے بہت مختلف اور ممتاز تھی اور وہاں چھوٹے بڑے اعلیٰ و اونی اور حاکم و ملکوم میں بہت نمایاں فرق تھا۔

وادیِ سندھ کے قدیم باشندوں نے نہ تو مقبرے چھوڑے ہیں نہ مقبروں پر بنی ہوئی تصویریں نہ ہی اب تک یہاں کی تحریریں ہی پڑھی جاسکی ہیں۔ یہاں مردوں یا زندوں سے متعلق ایسے نقوش جن کی مصر میں کثرت ہے دریافت نہیں ہوئے گیا یہاں موت و حیات کے درمیان بڑا دیفیز پردا ہوا ہے لیکن اس کے باوجود یہاں

مایشان مقبروں کی غیر موجودگی اور دریافت شدہ چند قبور کی تعمیر میں کسی غیر معمولی اہتمام کا فقدان نہیں یہ سوچنے پر مجبور کرتا ہے کہ یہاں کا عام آدمی اپنے ہمصروں میں آزادی اور ضروریات زندگی کی فراہمی میں نبٹا مساوی حقوق کا مالک تھا۔ اور شاید یہاں کے سماج میں تکلیف وہ طبقاتی ناہمواریاں نہ تھیں بلکہ یہاں کے باشندے اطمینان آسائش اور فراغت کی زندگی بس کرتے تھے۔ سماج نے کچھ قاعدے اور قوانین مقرر کئے تھے جن کی پابندی سب پر فرض تھی۔ یہاں ایک منظم اور معقول بلدیاتی نظام رائج تھا اور اس سلسلے میں شرکو صاف رکھنے صفائی کی آسانی بہم پہنچائے حفاظت صحت کے اصولوں کو مد نظر رکھنے کا خاص اہتمام کیا جاتا تھا۔ مختلف مکانوں کی گنجہ داشت کے لئے چوکیداری کا انتظام، بڑے بڑے کاروان اسراۓ رفاه عام کے گودام، عوای کنویں، تولنے اور ناپنے کے مختلف اور متوازن پیانے ایک منظم سماجی زندگی کی نشاندہی کرتے ہیں۔ موہنجدواروں میں شرکے انتظامی معاملات میں موریہ عمد کے شورائی نظام یا گپتا عمد کی شری کو نسلی نظام کے اثرات ضرور موجود ہوں گے اور ہم قیاس کر سکتے ہیں کہ اگر موہنجدواروں میں اشرافیہ یا عدویہ بر سر اقتدار تھی تو یقیناً یہ تجارتی عدویہ رہی ہو گی۔

### بلدیاتی نظام

تاریخ نہیں بتاتی ہے کہ گپتا عمد میں سب سے بڑے تاجر کے علاوہ جو ناظم بلدیہ بھی ہوا کرتا تھا کارروانی تجارت کے نمائندوں الیل حرفة کے نمائندوں، اور الیل علم کا سماج میں خاص مقام ہوا کرتا تھا۔ موہنجدواروں میں بھی اس قسم کے نظام کی موجودگی کوئی خوش فہمی نہیں ہے۔ کیونکہ ہم اس بات کا اندازہ جنوبی لگا سکتے ہیں کہ اس کی خوشحالی کا موجب اس کی داخلی اور خارجی تجارت تھی۔ دریائے سندھ کے کنارے آباد ہونے کی وجہ سے یہاں کشتیوں کے ذریعہ نہ صرف اندر وون ملک سے ہی سلان آتا رہا ہو گا بلکہ مستولوں والی سمندری کشتیوں کے ذریعہ دوسرے ملکوں سے بھی تجارت ہوتی ہو گی۔ اس کے علاوہ بلوجستان کے درون کے ذریعے یہ علاقہ ایران اور مشرق قریب کے دوسرے ملکوں سے خشکی کے راستوں سے بھی ملا ہوا تھا۔ اسی طرح کاٹھیاوار جنوبی

ہندوستان اور دوسرے علاقوں سے یہاں تجارتی مل لانے والے قفلے آتے تھے۔ گواہ کراچی کی طرح موہنوداڑو بھی ایک بین الاقوامی نوعیت کا شر تھا جس کا مزید ثبوت ان مختلف قوموں اور نسلوں کے ڈھانچوں اور کھوپڑیوں سے ملتا ہے جن کے مالکوں نے اس سر زمین میں اقامت اختیار کی اور بالآخر یہیں مرے۔ اس کے برعکس مصر کے مقبروں میں ایک ہی نسل کے لوگوں کے ڈھانچے ملے ہیں۔ وادی سندھ کی تجارت اور دولت کے فروغ اور امن اور فراغت کی موجب یہی مختلف قومیں تھیں جنہوں نے اس کی ترقی کو چار چاند لگائے لیکن دور اخთاط میں یہ مختلف النسل آبادی اس تنہیب کی برپاوی کا موجب بنتی۔

### زراعت و خوارک

جیسا کہ اوپر بیان کیا گیا ہے موہنوداڑو تجارت کا ایک بڑا مرکز تھا۔ تجارتی منڈیاں اجڑ اور بخیر علاقوں میں نہیں بنا کر تھیں کیونکہ ان کی کثیر آبادی کی خوارک کے لئے نواح میں غلہ اور دوسری اشیائے خورد و نوش کی پیداوار لازمی ہے۔ چنانچہ موہنوداڑو کے ابتدائی باشندے جب کبھی بلوجستان یا کسی دوسرے علاقے کی پہاڑیوں سے آئے ہوں گے تو انہوں نے وادی سندھ کی زرخیز اور سربز و شاداب سر زمین کی آغوش میں بڑی عافیت محسوس کی ہو گی۔ اور اس وقت اس کے دامن میں لمباتے ہوئے کھیت اور سونا اگلتے والی زمین اس تنہیب کے آغاز کا موجب بنتی ہو گی۔ لیکن دریائے سندھ کی لائی ہوئی مٹی اور رسیت کی تھوں نے ان ابتدائی کھیتوں اور آب رسلنی کے انتظامات کے تمام نشانات مٹا دیئے ہیں اور اب ہم یہاں کی قدیم کاشکاری اور فصلوں کا اندازہ دریافت شدہ باقیات سے ہی لگاسکتے ہیں یہاں گیوں اور جو کے ایسے جلے ہوئے دانے ملے ہیں جو خود رو نہیں ہیں بلکہ اسی قسم کا گیوں آج بھی پاکستان میں اگلیا جاتا ہے۔ ایسا ہی جو مصر کے قدیم حکمرانوں کی قبروں میں بھی دستیاب ہوا ہے۔ یہ غلہ پھر کی چھپی یا گھوڑیہ کی زین جیسی شکل والی سلوں پر پیسا جاتا تھا کیونکہ اس وقت تک آٹا پینے والی دو پاٹ کی گول بچی دریافت نہیں ہوئی تھی۔ پینے سے پہلے لکڑیوں کی بنی ہوئی

او کمیلوں میں غلہ کی بھوئی دور کی جاتی تھی۔

ہڑپہ میں مزركے جلے ہوئے دانے تربوز کے بیچ اور تل دریافت ہوئے ہیں۔ موہنجدوادیوں میں سمجھوئ کی چند گھٹلیاں بھی ملی ہیں ہو سکتا ہے کہ یہ طبع فارس سے درآمد کی گئی ہوں۔ اسی طرح ہڑپہ سے دریافت شدہ ایک مر پر ایک ایسی تصویر بنائی گئی ہے جس پر ناریل کے درخت کا گملان ہوتا ہے وادی سندھ میں اس درخت کے وجود کا ثبوت اس برلن سے بھی ملتا ہے جو اس کے سخت چھکلے کا بنا ہوا ہے۔ اسی طرح ایک مر پر بنی ہوئی ایک تصویر پر انار کے درخت ہونے کا شہر کیا جاتا ہے۔

یہاں گیوں اور جو کے علاوہ چاول اور والیں بھی اوگائی جاتی ہوں گی اور ان کے ساتھ ساتھ ترکاریاں بھی زاید فصل کی حیثیت سے ہوئی جاتی ہوں گی۔ وودھ کی فراوانی گائے اور بکری کی موجودگی سے ظاہر ہے۔ غلہ اور ترکاریوں کے علاوہ جانوروں کا گوشت بھی کھلایا جاتا ہو گا۔ کیونکہ یہاں کی گلیوں، سڑکوں اور مکانوں میں گائے بیل بھینے بکری دریائی اور سمندری مچھلی گھڑیاں اور کچھوے کی لات العدا ہڈیاں ملی ہیں۔

باس

وادی سندھ کی سب سے اہم دریافت روئی کے بنے ہوئے کپڑے کا وہ ٹکڑا ہے نو تکنی اور چاندی کے ظروف کے ہمراہ پایا گیا ہے۔ یہ روئی کی قدم ترین دریافت ہے۔ کیونکہ مصر جہاں آج کافی مقدار میں روئی پیدا ہوتی ہے پرانے زمانے میں روئی سے محروم تھا۔ روئی کے لئے سنسکرت میں لفظ "سنڌو" مستعمل ہے جس سے یہ ندازہ لگایا جاسکتا ہے کہ روئی عمدہ قدمی میں سندھ ہی میں پیدا ہوتی تھی اس طرح بالی زبان میں روئی کے لئے لفظ سنڌو اور یونانی زبان میں لفظ "سنڌن" بھی اس بات پر نالٹ کرتے ہیں کہ روئی سندھ سے ان ممالک میں خام پیداوار اور کپڑے کی مشکل میں برآمد کی جاتی ہو گی۔ کپاس کے علاوہ کالی تلی کا ریشہ بھی کپڑے بنانے کے کام آتا تھا کیونکہ مچھلی کپڑنے کے ایک کانٹے پر اس قسم کا دھاگا لپٹا ہوا پایا گیا تھا جو اس کے بیشوں سے بنا یا گیا تھا۔

کپڑا زیادہ دنوں تک زیر زمین دفن رہنے پر دیک اور دوسرے کیڑے مکوڑوں اور زمین کے کھار کی نظر ہو جاتا ہے چنانچہ وادی سندھ میں اوپر بیان کئے ہوئے ٹکڑے کے علاوہ کوئی اور کپڑا دریافت نہیں ہوا ہے۔ لیکن تقریباً ہر گھر سے سوت کاتنے کی تکلیفیں برآمد ہوئی ہیں۔ یہ تکلیفی اشیاء سے لے کر مٹی اور گھونکھے تک کی ہیں۔ جس سے اندازہ لگایا گیا ہے کہ امیر و غریب سب فرصت کے اوقات میں سوت کاتا کرتے تھے۔ یہاں مختلف نسلوں کے لوگ رہا کرتے تھے۔ اور خیال ہے کہ ان کے لباس بھی مختلف رہے ہوں گے مگر ہر ٹپہ اور مونجوداڑو کی باقیات اس سلسلے میں ہماری زیادہ مدد نہیں کرتیں صرف چند مجستے اور برتوں پر بنے ہوئے نقوش ہی یہاں کے پاشندوں کے طریق لباس کی نشاندہی کرتے ہیں اور ان سے اندازہ ہوتا ہے کہ لباس کی ترتیب ڈیراں سے یہ لوگ بیگانہ نہ تھے بالخصوص نسوانی مجستے اس قسم کے مطالعہ کے لئے زیادہ مفید ہیں جن سے لباس کے مختلف پہلو سامنے آتے ہیں مثلاً عورتیں عام طریقے پر ایک زیر جامد (تہ بند کی قسم کی چیز) پہنتی تھیں جس کو کمر پر منکے پر ہوئی ہوئی طرف پہنچنے کی شکل بن جاتی تھی۔ یہ زیر جائے گھنٹے کے اوپر ہی ختم ہو جاتے تھے۔ کچھ یا پہنڈے کی شکل بن جاتی تھی۔ یہ زیر جائے گھنٹے کے اوپر کوئی کپڑا ہی نہ پہنتی تھیں جیسا کہ انڈو ہنیشیا لوگوں کا خیال ہے کہ عورتیں ہاف سے اوپر کوئی کپڑا ہی نہ پہنتی کپڑا پہنا میں جزیرہ بالی میں ایک خاص قوم کی عورتیں آج بھی ہاف سے اوپر کوئی کپڑا پہنا میں عیوب سمجھتی ہیں۔ مٹی کی ایسی لاتعداد نسوانی مورتیاں ملی ہیں جن کے جسم کے اوپر کوئی کپڑا نہیں البتہ ان کے گلے اور سینے پر لاتعداد ہار اور ملا کیسیں پڑی ہوئی ہیں۔ اسی طرح ان کے ہاتھ میں لاتعداد چوڑیاں ہیں لیکن یہ مورتیاں مادر ارض کا مجسمہ ہیں جن کی تقدیس ستر پوشی اور عربانیت کی قید و بند سے آزاد سمجھی جاتی ہو گی۔ اس کے علاوہ کافی کے بالکل عریاں مجستے ملے ہیں جن کو رقصاؤں کا مجسمہ کہا گیا ہے اور ہو سکتا ہے کہ قدیم مصر کی رقصاؤں کی طرح بعض رقصوں میں وادی سندھ کی رقصاؤں میں رقص کے وقت بہمنہ رہتی ہوں۔ لیکن ان مجسموں کی روشنی میں یہاں کی عورتوں کی نیم عربانیت یا عربانیت کے بارے میں کوئی آخری فیصلہ کرنا مناسب نہیں ہے۔

عورتوں کے مجتمعوں اور مردوں پر نی ہوئی تصویروں کے سر پر عکھے کی شکل کی ایک پوشش بھی نظر آتی ہے لیکن ابھی تک اس بات کا اندازہ نہیں لگایا جا سکا کہ یہ کس چیز کا بنیالا جاتا تھا قیاس ہے کہ سوتی کپڑے کو کلف دے کر کسی سانچے پر منڈھ دیا جاتا ہو گا اسی طرح اکثر مجتمعوں کے دونوں کافلوں کے پاس دو کٹوریاں جیسی لگائی گئی ہیں جو کافی وزنی ہوتی تھیں کیونکہ بعض بعض مجتمعوں میں ان کو سر سے انکا کر ان کی گرانباری کم کی گئی ہے۔ (پلیٹ نمبر 18-الف) سروالی عکھے کی شکل کی پوشش ہم کو مضمون نیز معلوم ہوتی ہے لیکن ملکوں کی چند قومیں آج بھی ایسی پوشش استعمال کرتی ہیں۔

مرد معمولی کپڑے پہننے تھے روسا سوزن کاری کئے ہوئے نقش و نگار اور نیل بوئے بننے ہوئے کپڑے استعمال کرتے تھے۔ لیکن عام پوشک کے بارے میں اندازہ لگانا بہت دشوار ہے۔ کیونکہ بعض مجستے تو بالکل برهمنہ ہیں اور بعض میں سترپوشی کے لئے ایک پتلی پٹی سی نظر آتی ہے۔ بعض مجتمعوں سے یہ اندازہ لگایا گیا ہے کہ ایک سادی یا سوزن کاری کی ہوئی چادر اس طرح اوڑھی جاتی تھی کہ بیالا بازو ڈھانکے ہوئے دائیں ہاتھ کی بغل سے گزر کر پینچھے کی طرف مڑ جاتی تھی اس طرح سے دایال بازو بالکل آزاد رہتا تھا۔ ایک مجستے میں بالکل ایسی ہی چادر گھٹنے تک لفٹی دکھائی گئی ہے آج بھی ہندوستان میں پرانی وضع کے لوگ اسی طرح چادر لپیٹنے ہیں اور یہ بات بھی دوچھپی سے خالی نہیں ہے کہ مجبوری میں اس طرح چادر پہننے کے طریقے کو تفصیل سے بیان کیا گیا ہے اور اس کو یوپا بنتا کہا گیا ہے۔ اس کے علاوہ مہاتما گومت بدھ کے پیشوں کے مجتمعوں میں بھی چادر اسی طرح لپیٹی دکھائی گئی ہے۔

ایک مجستے میں کمر سے بند ہی ہوئی ازار جیسی پوشک دکھائی گئی ہے ہو سکتا ہے کہ یہ دھوتی ہو جس کو لپیٹ کر بنایا گیا ہو۔ اعلیٰ طبقے کے لوگ عام طریقے پر تپیتا ڈیزائن کی شکل اوڑھا کرتے تھے لیکن عام لوگ کمر سے اوپر کوئی کپڑا نہ پہننے تھے صرف جسم کے نچلے حصے کو کسی کپڑے سے ڈھانک لیتے تھے یہ رواج آج بھی ہندوستان کے بہت سے علاقوں میں موجود ہے۔

یہ لوگ سوتی کپڑے کے علاوہ کہنوس کی طرح موٹے کپڑے پہننا بھی جانتے تھے کیونکہ اس قسم کے کپڑوں کی رگڑ کے نشانات مروں پر ملتے ہیں البتہ کتان اور اوپنی کپڑوں کے استعمال کا کوئی ثبوت نہیں ملتا۔ اسی عمد میں ایلام اور سیرہ میں کتان کا رواج تھا اور ہو سکتا ہے کہ وادی سندھ کے لوگ اسے درآمد کرتے اور استعمال کرتے ہوں اسی طرح اون کے استعمال کے بارے میں بھی کچھ نہیں کہا جا سکتا۔ لیکن یہاں کی بھیڑ بکریاں اوپنی کپڑے کی تیاری کے لئے کافی خام مال فراہم کرتی ہوں گی اور وادی سندھ کے لوگوں نے تذیب کے جو مدارج طے کر لئے تھے اس سے یہ اندازہ لگانا غلط نہ ہو گا کہ شاید وہ اوپنی کپڑا تیار کرنا بھی جانتے تھے۔

### آرائش گیسو

آرائش گیسو کے طریقوں کے بارے میں عورتوں کی بہ نسبت مردوں سے متعلق زیادہ شواہد دریافت ہوئے ہیں کیونکہ اوپر بیان کئے ہوئے ہوئے سروں کی پوششوں کی وجہ سے عورتوں کے بال ڈھکے ہوئے ہیں۔ البتہ ایک مجتنے میں عورت کے گھنگڑیاں بال پیچھے کی جانب پڑے ہوئے دکھائے گئے ہیں۔ اسی طرح ایک اور ٹوٹے ہوئے مجتنے کے بال بھی پیچھے پڑے نظر آتے ہیں۔

بعض نسوں مورتیوں میں بالوں کو چوٹی گوندھ کر پشت کی جانب پھندا ڈال دیا گیا ہے۔ یہ طریقہ آج کل بھی رائج ہے۔ کانے کی رقصہ کے مجتنے کے بالوں کو یوں آراستہ کیا ہے کہ سامنے کی طرف ایک مل کھائی ہو اونچی لبرین گئی ہے اور باقی بالوں کی چوٹی گوندھ کر دیاں کان چھپلتے ہوئے گردن اور شانے پر ڈال دیا گیا ہے عورتیں بالوں میں موباف اور سکنکھی اڑتی تھیں۔

مردوں کے بال سنوارنے کے طریقے مختلف ہیں۔ راج پروہت کے بال پڑے نما ہیں ان کی پیشانی کے بیچ سے مانگ نکالی گئی ہے۔ اور زلفوں کو موباف سے کس کر باندھا گیا ہے۔ جیسا کہ سیرہ میں بھی دستور تھا۔ ایک مجتنے کے بالوں کے جوڑے کے بیچ یہ ظاہر کرتے ہیں کہ بالوں کو گوندھ کر چوٹی بنا لی جاتی تھی اور پھر اس چوٹی کو پیٹ

کر جوڑا بنا لیا جاتا تھا مٹی کے چند مجتمموں میں بالوں کا جوڑا سر کے اوپر جھٹے کی شکل میں بنا لیا گیا ہے۔ بالوں کے ایسے جھٹے بھی بنائے جاتے تھے جو کاؤن کو ڈھانپ لیتے تھے۔ ایک پچھے کے مجسمے کے بال گھنگریا لے دکھائے گئے ہیں اور ہو سکتا ہے کہ بعض لوگوں کے بال گھنگریا لے ہوتے ہوں۔

وادی سندھ کے لوگوں میں واڑھی ترشوں کے مختلف طریقے رائج تھے۔ بعض مجتمموں کی واڑھیاں خشنی دھلائی گئی ہیں بعض کے اوپری لب تراشیدہ ہیں جیسا کہ سیر میں بھی دستور تھا لیکن ایسے مجسمے بھی ملے ہیں جن کی لیس تراشیدہ نہیں ہیں۔ ایک مجسمے کی واڑھی چھوٹی اور باہر کی جانب نکلی ہوئی ہے اسی طرح مٹی کے ایک مجسمے کی واڑھی اندر کی طرف گھوٹی ہوئی ہے اور مصریوں کی باہر کی طرف نکلی ہوئی مصنوعی واڑھی کے بالکل بر عکس ہے۔ ایک شبیہ کا پورا کلمہ صاف ہے البتہ ٹھوڑی کے نیچے کچھ بال چھدرے چھدرے اگے ہوئے ہیں۔ ان مجتمموں میں سب نہیں تو چند تو ضرور دیویتاوں کے بت ہیں لیکن دوسرے تمام مجتمموں سے یہ اندازہ ہوتا ہے کہ وادی سندھ کے قدیم لوگوں کی واڑھیاں تراشیدہ اور چھوٹی ہوتی تھیں۔ اور سیر کے لوگوں کی طرح بھی اور گھنیری نہ ہوتی تھیں۔ کچھ لوگ بھیجے بھی رکھتے تھے۔

## زیورات

بر صغیر ہند و پاکستان کی خواتین ہمیشہ سے زیورات کی دلدادہ رہی ہیں۔ وادی سندھ کی خواتین کا خیر بھی اسی مٹی سے بنا تھا چنانچہ وہ بھی حسن و جمال کی آرائش کے لئے زیورات کثرت سے استعمال کرتی تھیں۔ ہٹپہ اور موہنجو داڑھ میں سونے چاندی کی ملی جلی دھات، تلباء، کانسا، سیپ، گھونگھے، ہاتھی دانت اور کئی قسم کے قیمتی اور نیم قیمتی پتھروں کے بننے ہوئے زیورات دستیاب ہوئے ہیں۔ یہ زیورات چاندی تلبے یا کانے کے برتوں میں رکھے ہوئے پائے گئے ہیں کچھ زیورات متفرق طور پر بھی ملے ہیں۔ زیورات اکثر ویژتھ مکانوں کے فرش کے نیچے یا دیواروں کے اندر احتیاط سے دفن کئے ہوئے پائے گئے ہیں جس سے معلوم ہوتا ہے کہ ان کے مالکوں نے کسی عارضی خوف

کی وجہ سے ان کو اس خیال سے دفن کر دیا تھا کہ اطمینان کے وقت نکل لیں گے لیکن شاید وہ وقت نہ آ سکا یہاں تک کہ ہزاروں سال بعد آثار قدیمہ کے ماہروں نے ان کو باہر نکلا۔

زیورات کی سب سے دلچسپ دریافت رائے بدل دیا رام ساہنی کے نکالے ہوئے چند قیمتی ہار اور منکے ہیں جو چاندی کے ایک برتن میں رکھ کر دفن کئے گئے تھے جن کے قریب ہی کچھ زیورات زمین پر بکھرے ہوئے پائے گئے تھے۔ اس برتن کو اچھی طرح کپڑے میں لپیٹ کر دفن کیا گیا تھا اور اس کپڑے کا بست چھوٹا سا ٹکڑا خاک ہو جانے سے نجیگیا تھا۔ اسی طرح مشرود یکٹ کو چاندی کے برتن میں بست خوبصورت ہار سونے اور چاندی کی کچھ چیزیں اور موباف وغیرہ ملے تھے۔ ہر پہ میں مشرود ٹس کو ایک بیش قیمت ہار چاندی کے ایک ڈبے میں رکھا ہوا ملا تھا اس ہار میں ہرے اور نیلے نیم قیمتی پھرلوں کے منکے اور سونے کے گول دانے ایک ایسی لڑی میں پروئے ہوئے تھے جس کے نیچے میں عقیق اور یشب کے آویزے بھی ڈالے گئے ہیں۔ اس کی بناوٹ بڑی نفیس اور نہایت سبک ہے جو ان لوگوں کے جمالیاتی ذوق کی مظہر ہے اس ہار کے ہمراہ بست سے کڑے اور انگوٹھیاں بھی ملی ہیں۔

ایک ایسے مکان کے فرش کے نیچے سے جس میں کچی ایشیں جمع کی گئی تھیں تابنے کی ایک ڈھکنے دار ہاتھی برآمد ہوئی تھی جس میں سونے کی کیلوں کے علاوہ چاندی کے بندے دوسرے زیورات اور عقیق کے منکوں کی دو کروڑھیاں ملی تھیں۔ ان کردھیوں میں چھ چھ لڑیاں ہیں ہر لڑی میں لمبی ڈھولک کی ٹھکل کے سرخ عقیق کے پانچ منکے پروئے گئے ہیں۔ ان منکوں کے دونوں سروں پر کانے کے بنے ہوئے گول دانے پڑے ہیں ان دانوں کے درمیان کانے کی ایسی کھڑی پٹیاں پروئی گئی ہیں جن میں چھ چھ سوراخ ہیں اور ہر سوراخ سے لڑیوں کی ڈوریاں گذرتی ہیں۔ اس تین فٹ چار انجے لمبی کردھی کے دونوں سروں پر کانے کی D ٹھکل کے کون ہیں جن میں ایک طرف تو چھ سوراخ ہیں اور دوسری طرف ایک چنانچہ یہ لڑیاں ان چھ سوراخوں سے گذر کر ایک سوراخ سے باہر آتی ہیں اور آپس میں مل جاتی ہیں۔ عقیق کے منکوں کے اوپر اور

ان کے سوراخوں میں نہایت صفائی سے پاش کی گئی ہے اور خیال ہے کہ ان میں پھر رات بے کے برموں سے سوراخ کئے گئے ہوں گے اور ان کو چکانے اور پاش کرنے کے لئے سبازوں کا سفوف استعمال کیا گیا ہو گا سستی اور معمولی کروڑھیاں بھی ملی ہیں۔ جن میں عقیق کے بجائے پکائی ہوئی مٹی کے خوبصورت دانے پڑے ہیں لیکن ان کی وضع قطع قیمتی کردھیوں کی سی ہے۔

ان کے علاوہ یہاں سے کئی قسم کے ہار بھی ملے ہیں۔ جن میں سے ایک انوکھی وضع کا خوبصورت ہار قابل ذکر ہے اس ہار میں صرف ایک لڑی ہے جس میں بزرگ نیم قیمتی پتھر کے ڈھونل کی شکل کے منکے پر وئے گئے ہیں۔ ان منکوں کے دونوں طرف ایک ایک گول دانہ پڑا ہے۔ ان دانوں کے بعد سونے کی چیزیں دو ورقی گول پتیاں ہیں جن کو اس طرح جوڑا گیا ہے کہ ان کے بیچ میں لڑی کی ڈور گذرنے کے لئے تالی رکھی گئی ہے۔ اس میں عقیق یعنی اوریش کے سات آویزے پر وئے گئے ہیں اور اس طرح یہ پورا ہار بڑا جاذب نظر دکھائی پڑتا ہے۔

دست بند، لگن اور کڑے بھی کافی تعداد میں دریافت ہوئے ہیں۔ ان کا بہترین نمونہ چھ لڑیوں والا وہ دست بند ہے جس میں سونے کے گول منکے پر وئے گئے ہیں۔ سات سات منکوں کے درمیان سونے کی چھ چیزیں پتیاں لگائی گئی ہیں ہر پتیا میں چھ سوراخ ہیں اور ہر سوراخ میں ایک لڑی گذرتی ہے۔ اس کے دونوں سروں پر D شکل کے کون لگائے گئے ہیں جن میں ایک طرف چھ سوراخ ہیں اور دوسری طرف صرف ایک۔ یہ لڑیاں ان سوراخوں سے گذر کر ایک دوسرے سے مل جاتی ہیں۔ ایسے سادے اور خوبصورت دست بند موجوداً تو میں کئی مقالات پر ملے ہیں۔

وادی سندھ کے قدم باشندے بال باندھنے کے لئے موباف استعمال کرتے تھے یہ موباف عام طور پر نصف انج چوڑی سونے چاندی اور دوسری دھاتوں کی بنی ہوئی تسلی پتیاں ہوتی تھیں جن کی وضع سیدھی مخوذ طی یا محراب دار ہوتی تھی بعض بعض موباف 16 انج تک لمبے ہوتے تھے اور ان کے کناروں پر سوراخ ہوتے تھے۔ جن میں دھاگا ڈال کر ان کو سروں کے گرد باندھا جاتا تھا بعض موباف پر کسی نوکیلی چیز سے نقطے ڈال

کرنقاشی کی گئی ہے۔ سیر میں بھی ایسے موباف کثرت سے مستعمل تھے۔ پیشانی پر نوکیلے قسم کا جھومر استعمال کیا جاتا تھا۔ ایسے جھومر مارواڑی عورتیں آجھل بھی پسندتی ہیں۔ کانوں میں بالیاں پسندنے کے رواج کا اندازہ مجتمعوں پر بنی ہوئی نقاشی سے لگایا گیا ہے۔ لیکن بالیاں شاز و نادر ہی دریافت ہوئی ہیں۔ سونے کی بنی ہوئی دندانے دار چند ایسی نکیاں ملی ہیں جن کے پیچھے کیل جڑی ہوئی ہے لیکن یہ ناک کی کیل کی بہ نسبت کانوں کے ٹالپس سے زیادہ مشابہ ہیں۔

ہاتھوں میں کنگن اور دست بند کے علاوہ چوڑیاں پسندنے کا عام رواج تھا یہ چوڑیاں سونے چاندی، تانبے، کانے ہاتھی دانت اور مٹی کی بنی ہوئی تھیں سونے اور چاندی کی چند پولی اور کھوکھلی چوڑیاں بھی دریافت ہوئی ہیں۔ غریب عورتیں مٹی کی چوڑیاں پسند تھیں۔ جو نہایت نفاست سے بنائی جاتی تھیں۔ بعض چوڑیوں پر تصویری نقاشی بھی کی گئی ہے۔ رقصہ کے مجتھے کے بائیں ہاتھ میں کلانی سے بغل تک چوڑیاں ہی چوڑیاں نظر آتی ہیں سندھ اور گجرات (ہندوستان) میں آج بھی پورے پورے ہاتھوں میں چوڑیاں پسندی جاتی ہیں۔ خیال ہے کہ رقصہ کے ہاتھ کی چوڑیاں یا تو ہاتھی دانت کی تھیں یا سنکھ کی کیونکہ اگر یہ کسی دھات یا مٹی کی بنی ہوئی ہوتیں تو ان کے بوجھ کی وجہ سے ہاتھ اٹھانا بھی مشکل ہو جاتا۔ شیشے کی چوڑیاں موہنبوڈاڑو میں دریافت نہیں ہوئی ہیں اور نہ ہی شیشے کی کوئی دوسری چیز ملی ہے۔

انگلیوں کی زیبائش انگوٹھیوں اور چھلوں سے کی جاتی تھی ان انگوٹھیوں میں بعض بالکل سادہ گول یا چھپے تار کے چھلوں جیسی ہیں۔ بعض ایک ہی تار کو کئی بار چھلوں کی شکل میں موڑ کر بنائی گئی ہیں۔ اس طرز پر بننے ہوئے چھلوں میں سات سات پھر ہیں۔ عام طور پر انگوٹھیاں تانبے یا کانے کی بنائی جاتی تھیں۔ چاندی کی صرف ایک انگوٹھی ملی ہے جس میں ایک چھپے تار کے اوپر گنگ رکھنے کی جگہ چھپے چوکور ماتھ پر ایک دوسرے کو کاثتے ہوئے خطوط کھینچے گئے ہیں۔

پیروں میں کڑے پسندنے کا رواج تھا۔ مٹی کے چند مجتمعوں کے پیروں میں کڑے پائے گئے ہیں۔ کانے کے ایک مجتھے کے پیروں میں بالکل اسی قسم کا کڑا پڑا ہے جیسا کہ

آج بھی شملہ (ہندوستان) کی پہاڑی عورتیں پہنچی ہیں۔ اسی قسم کے کڑے کریٹ میں بھی پہنچنے جاتے تھے۔

بالوں میں سکنگھا لگایا جاتا تھا۔ ایک دہرے دندانے والا ہاتھی دانت کا بنا ہوا سکنگھا جس کے دونوں طرف گول دائروں کی نشانی کی گئی ہے ایک نوجوان خاتون کے کاس کے قریب ملا تھا۔ ایک اور ۷ ٹھکل کا سکنگھا بھی دریافت ہوا ہے۔ ہاتھی دانت کی بنی ہوئی ایک خوبصورت سکنگھی بھی ملی ہے جس میں موجودہ سکنگھیوں کی طرح دونوں طرف دندانے ہیں۔

تابے کافنے اور چینی کے گول بٹن بھی دریافت ہوئے ہیں۔ یہ ٹھکل و صورت میں عام طور پر مالٹا، پریگل اور جنوبی فرانس کے بٹنوں سے مشابہ ہیں جو وضع میں سادہ ہیں اور ان کے پشت کی جانب ٹاکا پرونس کے لئے دو سوراخ بنائے گئے ہیں۔ کافنے کے بٹن گھنڈی نما ہیں اور ان میں اوپری جانب دو سوراخ ہیں۔

## سکنگھار

وادی سندھ کی عورتیں سکنگھار کی دلداہ اور مشاق تھیں اور افراش حسن کے لئے سرمدہ اور غازہ استعمال کرتی تھیں۔ چنانچہ سرمدہ دانیاں اور سلائیاں کثیر تعداد میں پائی گئی ہیں ان کی اس کثرت سے یہ اندازہ ہوتا ہے کہ غالباً مرد اور عورتیں دونوں سرمدہ لگاتے تھے۔ آجکل بھی سندھ میں سرمدہ عام طریقہ پر استعمال کیا جاتا ہے۔ اس سرمدہ کے علاوہ گھونگھے اور سیپ کی ڈیبوں میں سرخ رنگ کا سفوف بھی ملا ہے جو غالباً غازے کے طور پر استعمال ہوتا تھا۔ ایسی ہی ڈیبوں میں اسی قسم کا غازہ کش اور ار کے مقبروں سے بھی دریافت ہوا ہے۔

ہڑپہ اور موہنجوداڑو میں سے یہ کاکارونیٹ بھی ملا ہے جو شاید چہرے کو سفید کرنے کے لئے استعمال کیا جاتا ہو گا۔ اس کے علاوہ ترینیں کے لئے ٹنگر ف بھی مستعمل تھا۔ ایک قسم کا ایسا سبز مارہ بھی دریافت ہوا ہے جس کے بارے میں مسر میکی کا خیال ہے کہ وہ شاید کامیل کی طرح استعمال کیا جاتا ہو جیسا کہ مصر میں ملائیٹ! مستعمل تھا۔

تانبے کے گول آئینے بھی ملے ہیں جن کے کنارے جلا محفوظ رکھنے کے لئے ابھرے رکھے جاتے تھے۔ پیروں کو صاف کرنے کے لئے مٹی کے جھانوے استعمال کئے جاتے تھے۔

## کھلونے

وادی سندھ کے قسم بچے اس کے موجودہ بچوں کی طرح کھلونوں کے معاملے میں خوش قسمت تھے۔ یہاں لا تقدار کھلونے ملے ہیں جن سے یہ بھی اندازہ لگتا ہے کہ اس عمد کے والدین اپنے بچوں کی دلچسپی اور ان کے کھلیل کو دپر کتنی توجہ دیتے تھے یہاں مٹی، سیپ، پتھر اور ہاتھی وانت کے ہر قسم کے کھلونے پائے گئے ہیں جو اس صنعت کی ترقی کے مظہر ہیں (پلیٹ نمبر 16-17) خیال ہے کہ لکڑی کے کھلونے بھی بنائے جاتے ہوں گے جو تلف ہو گئے البتہ مٹی کی بنی ہوئی چھوٹی چھوٹی گاڑیاں بکثرت ملی ہیں جو وضع قطع میں ان بیل گاڑیوں سے ملتی جاتی ہیں جو آجکل بھی شمالی سندھ کے دیساں میں سرکوں پر چلتی نظر آتی ہیں۔ ان سے یہ اندازہ بھی ہوتا ہے کہ موہنخوداڑو کے لوگ مسافرت اور بار برداری کے لئے بیل گاڑیاں استعمال کرتے تھے۔ چند گاڑیوں کے ساتھ ساتھ مٹی کے بننے ہوئے بیل بھی ملے ہیں۔ یہاں ایسے رنگ دریافت نہیں ہوئے ہیں جو عام طریقہ پر میدان جنگ میں کام آتے تھے۔

کھلونوں میں وہ جہنگجهنسے خاص طور پر دلچسپ ہیں جو گیند کی طرح گول اور اندر سے کھوکھلے ہیں ان کے اندر چھوٹی چھوٹی گاڑیاں پڑی ہوئی ہیں جن کے ہلنے سے آواز پیدا ہوتی ہے یہ کھلونے بچوں کے لئے بڑی دلچسپی کا باعث ہوں گے۔ ایسی چڑیاں بھی ملی ہیں جو کھوکھلی ہیں جن کی دم کے پاس ایک سوراخ ہے۔ یہ بچوں کی سیشیاں تھیں۔ ان کی دم کے سوراخ میں پھونکنے پر آواز پیدا ہوتی ہے۔ اس کے علاوہ اور کئی قسم کی بنی ہوئی چڑیاں ملی ہیں ایک چڑیا چونچ کھولے ہوئے دکھائی گئی ہے گویا چوں چوں کر رہی ہے۔ ہر پہاڑ اور موہنخوداڑو میں چڑیوں کے پیغمبرے بھی ملے ہیں۔ جن سے یہ اندازہ ہوتا ہے کہ چڑیاں پالی بھی جاتی تھیں۔

ایک پنجرے کی کھوئی سے ایک چڑیا باہر نکلتی ہوئی دکھائی گئی۔ بانس پر چھتے ہوئے بندر، یا کسی دو سرے جانور کے بھی بست سے نمونے ملے ہیں۔ ان کے علاوہ چھوٹے سینگوں والے تیل گینڈے، بھینس، شیر، سور، بندر، کتا، خرگوش، بکری، آبی جانوروں میں مچھلی مگر مجھے اور کچھواپرندوں میں مرغی، طوطے اور فاختہ کے بھی چھوٹے چھوٹے مجسمے دریافت ہوئے ہیں۔ ترازو کے چند چھوٹے چھوٹے پلڑے بھی دریافت ہوئے ہیں جن میں ڈوریاں ڈالنے کے سوراخ بھی ہیں۔ پلڑے بست بھدے ہیں اور ایسا معلوم ہوتا ہے کہ بچوں نے بنائے ہیں۔ اسی طرح گھروں میں برتنے والے برتوں کی وضع کے چھوٹے چھوٹے مٹی کے کھلونے بھی پائے گئے ہیں اور ان میں سے بعض بعض پر تو بچوں کی نسبتی نسبتی الگیوں کے نشان بھی ہیں۔ عمد طفولیت کی معصوم مشغولیت کے یہ نشان کتنے دلچسپ ہیں!

اعلیٰ قسم کے بننے ہوئے کھلونوں میں ایسی قسم کے جانور ہیں جن کے سر دھڑ سے الگ بنائے گئے ہیں۔ یہ سر کھو کھلی گروں میں ایک بک کے ذریعے پھنسائے جاتے تھے اور کوہاں میں ایک سوراخ کر کے اس کے اندر سے ایک ایک ڈور گذار کر ان سروں میں باندھ دی جاتی تھی۔ اس طرح ڈور کچپختے پر یہ سرہٹتے تھے اسی طرح بندر کی مکمل ایک جانور ملا ہے جس کے ہاتھ ہٹتے ہیں۔ ایسے کھلونے بھی ملے ہیں جن میں اس حکمت سے سوراخ کئے گئے ہیں کہ ان میں تاگا ڈال کر حسب دخواہ رفار سے اوپر نیچے دوڑایا جا سکتا ہے۔ لیکن بد قسمتی سے لڑکیوں کا محبوب ترین کھلونا یعنی گزیا کمیں نہیں ملے۔ یہ کپڑے پا لکڑی کی بنائی جاتی تھی اس لئے امتداد زمانہ سے تلف ہو گئی ہو گی۔

تفریح

پانسہ—— بر صغیر ہند و پاکستان کی ابتدائی تاریخ میں پانسہ کو بڑا دخل رہا ہے۔ اسی کی بدولت یہ صڑ راج پاٹ وھن دولت حتیٰ کہ اپنی رانی درود پدی تک سے ہاتھ دھو بیٹھا اسی طرح راجہ نل کا قصہ بھی زبان زد خاص و عام ہے اور آج بھی پانسہ اور کوڑیاں سکھنے والے راجہ نل کی دہائی دیتے ہیں۔ رگ وید میں بھی اس کھیل کا کتنی

مقالات پر ذکر ہے لیکن یہ کھیل اس عمد سے بھی بہت قدیم ہے اور وادی سنہ کے لوگوں کا محبوب ترین مشغله تھا۔ وادی سنہ کے پانے مٹی اور پتھر کے بننے ہیں ان کی چھ سوتون میں مختلف تعداد میں گول نشان بننے ہیں۔ یہ نشان ایک سے چھ تک ہیں اور اس طرح بنائے گئے ہیں کہ ایک کے بال مقابل دو ہے تین کے بال مقابل چار اور پانچ کے مقابل چھ۔ اس قسم کا مٹی کا بنا ہوا ایک پانسہ موصل کے قریب شیپ گوارا کی چوتحی نہ سے ملا ہے جو تقریباً 2355 سال قبل مسیح کا بنا ہوا ہے۔ بعض پانسوں کے کونے گھے ہوئے ہیں غالباً ان کو کسی نرم چیز پر پھینکا جاتا ہو گا۔ بعض چوکور پانسوں میں جو عام طور پر ہاتھی دانت کے بنائے گئے ہیں تین سوتون میں تو ایک دو اور تین نشانات ہیں اور چوتحی سمت میں لمبے لمبے خطوط کھینچنے گئے ہیں۔ کچھ پانسوں کے ہر جانب مختلف تصویری تحریر ہے جو ابھی تک پڑھی نہیں جاسکتی۔ ایسے کندہ پانے بھی دریافت ہوئے جنیں نجومی قسم کا حال بتانے میں استعمال کرتے ہیں۔

موجودہ شترنج کے پیادوں کی طرح مٹی پتھر اور یشب کے لائقہ اور مرے ملے ہیں ان میں سے بعض بہت خوبصورت ہیں۔ یہ جامت میں ایک دوسرے سے مختلف ہیں لیکن یہ بات یقینی طور سے نہیں کہی جاسکتی کہ واقعی شترنج کے مرے ہی ہوں گے۔ مونجوداڑو سے ایک ایسی اینٹ بھی دریافت ہوئی ہے جس پر چار چوکور خانوں کی تین قطاریں کھدی ہوئی ہیں ان میں سے ایک خانہ میں متوازن الاضلاع اور اس کے وتر ایک دوسرے کو کاٹتے ہوئے بنائے گئے ہیں۔ گویا اس کی شکل کی طرح کی ہے۔ خیال کیا گیا ہے کہ یہ چوسر کی بساط کا ایک ٹکڑا ہے۔ اس اینٹ کے ساتھ ہی اس قسم کی اور اینٹیں ہوں گی جس سے تین خانوں کی دس قطاریں ہوں گی اور ان پر صربیوں کی طرح دسی کھیلی جاتی تھی اور اگر یہ فرض کیا جائے کہ اس میں چھپیں خانے تھے جو اس طرح بنائے گئے ہوں گے کہ ایک طرف تین قطاروں میں بارہ خانے دوسری طرف دو قطاروں میں بارہ خانے اور ان دونوں کے بینے میں دو خانے ہوں تو یہ سرونویں کی ار سے دریافت کی ہوئی سیمیری بساط سے مماثلت رکھتی ہو گی۔ یہ اینٹ ایک فرش

سے دستیاب ہوتی ہے اور یہ کھلیل فرش پر بیٹھ کر ہی کھلیل جاتے ہیں۔ اسی طرح کی اور بھی اینٹیں ملی ہیں اور یہ قیاس صداقت پر منی معلوم ہوتا ہے کہ چوسر اور سر بکھی کے قسم کے کھلیل یہاں کھلیل جاتے ہوں گے۔ البتہ ان کا نام کچھ اور رہا ہو گا۔ اور کھلینے کے طریقے بھی مختلف ہوں گے۔ یہاں منی اور پتھر کی بستی گولیاں بھی ملی ہیں۔

ایک مرپر دو پرندے ایک دوسرے پر جھپٹتے دکھائے گئے ہیں۔ جس سے یہ اندازہ لگایا گیا ہے کہ پرندے بازی بھی یہاں کا محبوب مشغله تھا اور جس طرح آج کل بلبل، مرغ، تیر اور بیڑیں لڑائی جاتی ہیں اسی طرح وادیِ سندھ کے لوگ بھی پالیاں بدلتے ہوں گے۔ بیلوں کی لڑائی ہوتی ہو گی۔ مرغ لڑتے ہوں گے۔ بہر حال یہ تفریحیں نہیں ان کا وجود کریث کی پرانی تہذیب میں بھی ملتا ہے۔

### شکار

جیسا کہ پہلے بیان کیا جا چکا ہے وادیِ سندھ کے لوگ گوشت خور تھے وہ پالتو جانوروں کے علاوہ جنگلی جانوروں کو شکار کر کے بھی گوشت فراہم کرتے تھے۔ ایک مرپر دو آدمیوں کو تیر کے ذریعہ ہرن کا شکار کرتے دکھلایا گیا ہے دوسری مرپر جنگلی بکری کو ہدف بنایا گیا ہے۔ اسی طرح موہنخوداڑو کے ایک مقام سے بست سے تیر ملے ہیں جن کو شکار میں استعمال کیا جاتا ہو گا۔ یہاں کی تصویری تحریر میں بھی تیر کمان کے نشان ملتے ہیں ان کے علاوہ منی کی پختہ گولیاں یا غلے بھی ملے ہیں جن سے کمان کی شکل کی غلیل کے ذریعہ چڑیوں کا شکار کیا جاتا تھا۔ چہوں کے پکڑنے کے لئے منی کے پہنڈے یا چوہے دان استعمال کئے جاتے تھے۔ اس قسم کے چوہے دان موہنخوداڑو میں دریافت ہوئے ہیں۔ مچھلی پکڑنے کے سینکڑوں کاٹنے اور جال کے ڈبونے کے لئے استعمال کی جانے والی گولیوں کی دریافت اس بات پر ولالت کرتی ہیں کہ یہاں مچھلی کے شکار کا بھی عام رواج تھا۔ منی کے بننے ہوئے چند ایسے کٹے بھی ملے ہیں جو شبہت میں شکاری کتوں سے ملتے ہیں۔ ہو سکتا ہے کہ یہ کتنے جانوروں کے شکار میں استعمال کئے جاتے

ہوں۔

## پالتو جانور

واڈی سندھ کے باشندے جانوروں کے گوشت ہی کے شائق نہ تھے بلکہ وہ جانوروں کو پالنے بھی تھے ان پالتو جانوروں کی اقسام کچھ کم نہ تھیں۔ چنانچہ کھدائی میں کوہاں والے بیل یا سانڈ، بھینسا، بھیڑ، ہاتھی، سور اور مرغ کے ڈھانچے اور ہڈیاں دستیاب ہوتی ہیں۔ پالتو جانوروں کے بارے میں بچوں کے کھلونے اور مربوں پر نقش کی ہوئی تصویریں بھی ہماری رہنمائی کرتی ہیں۔ ان سے اندازہ ہوتا ہے کہ یہ لوگ بھینسے، بندر، کتا، بیل، طوطا، مور اور مرغ سے اچھی طرح واقف تھے۔ گدھے کی موجودگی کا کوئی ٹھوس ثبوت نہیں ملتا اور حقیقیں میں اس بارے میں کافی اختلاف ہے کہ آیا واڈی سندھ کے لوگ گھوڑے سے بھی واقف تھے۔

واڈی سندھ میں سانڈوں کے ڈھانچے بڑی کثرت سے ملے ہیں جس سے اندازہ ہوتا ہے کہ اس قسم کے بیلوں کی نسل لینے کا اچھا انتظام تھا۔ یہ بیل سندھ، شمالی گجرات اور راجپوتانہ کے موجودہ شاندار بیلوں سے کلی طور پر مشابہ تو نہیں البتہ ان چھوٹے کوہاں والے بیلوں سے بالکل مختلف ہیں جو آجکل وسط ہند اور دکن میں عام طور سے پائے جاتے ہیں ان کے علاوہ سندھ اور بلوچستان میں بغیر کوہاں اور چھوٹی سینگوں والے بیل بھی ہوتے تھے۔

اس سلسلے کی سب سے دلچسپ دریافت ایک ایسی پختہ ایمیٹ ہے جس پر ایک کتبے اور بیل کے پیروں کے نشان بنے ہیں۔ قیاس ہے کہ یہ نشان اس وقت پڑے ہوں گے جب گیلی مٹی کی اینٹیں سوکھنے کے لئے دھوپ میں رکھی گئی ہوں گی کسی کتبے نے بیل کا چیچھا کیا ہوا گا اور بیل ان اینٹوں کے اوپر سے بھاگی ہو گی کتا بڑی تیزی سے اس کے پیچھے دوڑا ہو گا۔ یہ نشان کافی گھرے ہیں اور اس طرح سے بنے ہیں کہ تیز دوڑنے کے علاوہ کسی اور طرح نہیں پُر سکتے۔ یہ تیز بھاگنے والی بیل اور اس کا پیچھا کرنے والا کتا تو نہ

جانے کب کے خاک ہو چکے لیکن اینہوں پر پڑے ہوئے نشان زبان حال سے جد بقا کی  
مسلسل اور مستقل داستان سنارہے ہیں۔

### جنگلی جانور

ان جانوروں سے قطع نظر جن کا ذکر شکار یا پالتو جانوروں کے ضمن میں کیا گیا ہے  
یہاں ایسے جانوروں کی موجودگی کا سراغ بھی ملتا ہے جو گھروں میں آیا جیسا کرتے تھے  
جسے نیولا اور سیاہ چوہا ان کے علاوہ خرگوش بھی موجود تھا۔ شیر، ریپچھ، ہاتھی اور گینڈے  
جیسے وحشی جانور عام تھے۔ ہر چار قسم کے ہوتے تھے۔ 1۔ کشمیری بارہ سنگھا۔ 2۔ سانبر  
3۔ چیتل اور 4۔ پاڑہ ہرن۔ ان ہرنوں کے صرف سینگ ہی پائے گئے ہیں۔ ممکن ہے یہ  
سینگ دواں میں استعمال کئے جانے کے لئے دور دور سے منگائے گئے ہوں، کشمیری  
بارہ سنگھا آجھل صرف کشمیر اور ہمالیہ کے نواح میں ملتا ہے۔ چیتل آجھل نہ سندھ میں  
پایا جاتا ہے اور نہ پنجاب میں۔ اسی طرح سانبر بھی سندھ راجپوتانہ اور پنجاب میں  
نہیں ملتا پاڑہ ہرن اب بھی سندھ میں ملتا ہے۔

### رقص و سرود

موہنجدوارو کے لوگ رقص و سرود کے بڑے شائق معلوم ہوتے ہیں اس کا ثبوت  
رقاصہ کا کانسہ کا بنا ہوا مجسمہ ہے۔ اسی طرح ہر پر سے پتھر کا ایک اور مجسمہ بھی دریافت  
ہوا جو عالم رقص میں ہے۔

رقص قدیم ہندوستان کی مذہبی رسم میں ایک اہم مقام رکھتا تھا اور پرستش کا  
ایک خاص جزو ہوتا تھا۔ معلوم نہیں موہنجدوارو میں اس کو مذہبی حیثیت حاصل تھی یا  
محض تفریح اور دل بہلانے کا ذریعہ تھا۔ ناج کے ساتھ گانے بجائے کا انتظام ایک فطری  
امر ہے اور اس کا وجود ڈھولک کی اس تصویر سے ثابت ہوتا ہے جو ایک مردی کنندہ ملی  
ہے اسی طرح ایک اور مرد پر ایک مردانی شبیہ کی گردن میں ڈھولک یا مردگ ٹکا ہوا  
دکھایا گیا ہے۔ ناچنے والے کو تھاپ دینے کے لئے کھڑکیل بھی مستعمل تھی جس کے

چند نشانات پائے گئے ہیں۔ اس کے علاوہ وادی سندھ کی تصویریں تحریر میں ایسے بہت سے نقوش ملے ہیں جن کو برباط اور چنگ کما جا سکتا ہے۔ اس قسم کے ساز سیمیر میں بھی مستعمل تھے۔

## حکمت

اس قسم کے شواہد بہت کم دریافت ہوئے ہیں جن سے یہ اندازہ لگایا جاسکے کہ وادی سندھ کے لوگ طب، نجوم اور علم الحساب سے بھی واقف تھے۔ البتہ یہاں سمندری جھاگ اور بارہ سنگھے کے سینگ کے نکڑے دریافت ہوئے ہیں۔ جن کی موجودگی اس امر کی طرف اشارہ کرتی ہے کہ یہ چیزیں ضرور یہاں کے ویدوں کے ناخون کا جزو ہوں گی۔ ایک ایسا سیاہ ماڈہ بھی ملا ہے جس کو سلاجیت تجویز کیا گیا ہے۔ سلاجیت زیابیں اور جگر کے امراض اور گھٹیا وغیرہ کے لئے آشیر ہے اسی طرح مٹی کی ہانڈیوں میں وہ شاخہ یا استخوان مالی رکھی ہوئی تھی ہے یہ بھوک بڑھانے کے لئے استعمال کی جاتی ہو گی اور بیرونی طور پر کان آنکھ گلا اور جلدی امراض میں استعمال کی جاتی ہو گی۔ موئنگے اور نیم کی درخت کی پتیاں بھی احتیاط سے رکھی ہوئی پائی گئی تھیں اور ادویات کے طور پر کام آتی ہوں گی ان تمام چیزوں سے یہ عام اندازہ لگایا گیا ہے کہ اس ترتیب میں ”ایور ویدک“ طریق علاج ابتدائی دور میں تھا۔

صحیح ستوں میں باقاعدہ ترتیب سے بننے ہوئے مکانات اور سڑکوں سے یہ اندازہ لگایا گیا ہے کہ یہ لوگ سلوی اثرات کے قائل تھے اور علم نجوم سے بھی شفعت رکھتے تھے۔ بعض محققین کی رائے ہے کہ یہاں کے لوگوں کا سال ششی حساب سے تھا۔ اس کا اندازہ صرف اس بست سے لگایا گیا ہے کہ دریائے سندھ میں برسات کے خاص میں میں طغیانی اور اسی طرح مقررہ میں جائزے اور گردی کے موسم آتے ہوں گے اور موسوں کی یہ تبدیلی سورج کے عمل کے تبع ہے۔ چنانچہ قیاس کیا گیا ہے کہ یہ لوگ چاند کی کی بہ نسبت سورج سے زیادہ عقیدت رکھتے تھے۔ اس کا مزید ثبوت

سوائیکا کے بہت سے نشانات کا پایا جانا بھی ہے جن کو سورج کا مظہر سمجھا جاتا ہے۔

پیشے

جو باقیات اب تک دریافت ہوئی ہیں۔ ان سے یہ اندازہ لگایا گیا ہے کہ یہاں کے ارباب علم پروہت، وید، جو تھی اور ساحروں پر مشتمل تھے۔ حکام میں حکومت کے عمل اور بلدیہ کے ملازمین تھے۔ یہاں ایک تجارت پیشہ قوم آباد تھی یہاں لوگ صنعت کار اور اہل حرفہ میں سے تھے اور کاشتکار پھیبرے، ملاح بھیڑوں اور گالیوں کے چروائے، گازی بان، گھریلو نوکر، زرگر، عتیق اور ہاتھی دانت کے کارگیر، کمبار کھلوختے ساز، پھیبرے، راج، معمار، مکان بنانے والے مزدور، لکڑ ہارے، سنگ تراش اور مر تراش تھے اور ان تمام پیشہ ورزوں کی موجودگی کے کچھ نہ کچھ شواہد ضرور ملتے ہیں۔



## عربوں کی فتح سندھ

### ڈاکٹر مبارک علی

اسلام کے ابتدائی زمانے میں حضرت عمرؓ اور حضرت عثمانؓ کے دور خلافت میں سندھ پر حملہ ہوئے لیکن حالات سازگار نہ ہونے کی وجہ سے ان میں کامیابی نہیں ہوئی۔ اس وقت کی سیاسی فضایا بھی اس کے لیے مناسب نہیں تھی۔ مسلمانوں کی فوجیں دوسرے اہم محاڑوں پر بر سر پیکار تھیں۔ سندھ کے بارے میں ان کی معلومات محدود تھیں۔ اور ایسی دو راز مہم پر فوج کو بھیجننا اس کو خطرے میں ڈالنا تھا۔ اس کے علاوہ اس وقت تک سندھ کی اہمیت بھی واضح نہیں ہوئی تھی۔ لیکن اسلامی سلطنت کی وسعت کے ساتھ ساتھ جب سندھ کی سرحدیں ان کی سرحدوں سے ملیں، سیاسی حالات بدلتے تو اس وقت ایسے حالات پیش آئے جن کی وجہ سے سندھ کی فتح مسلمانوں کے لیے ناگزیر ہو گئی۔

### فتح سندھ

سندھ کی فتح میں کون سے عوامل کام کر رہے تھے سیاسی یا اقتصادی؟ اس حقیقت سے انکار نہیں کر مسلمانوں کی فتوحات جہاں ان کے سیاسی تسلط کو وسعت دے رہی تھیں وہاں مال غنیمت، جزیرہ اور خراج سے ان کی خوشحالی میں اضافہ ہو رہا تھا۔ فاتح، مفتوح علاقوں میں آباد ہو کر وہاں کی زمینوں اور وسائل دولت سے فائدہ اٹھا رہے تھے۔ سندھ کی فتح کا زمانہ خلیفہ ولید (705-715) کا زمانہ ہے جب کہ خلافت کے مشرقی صوبوں کا گورنمنٹ شفیقی تھا۔ اس کے نزدیک اموی خاندان کا استحکام اور ان کی قوت و طاقت میں اضافہ سب سے بڑا مقصد تھا۔ وہ انتہائی کامیابی کے ساتھ وسط

ایشیا میں مہمات کی نگرانی کر رہا تھا۔ اور اس کے نزدیک خلافت بنی امیہ کی وسعت ہر اس علاقہ میں ضروری تھی۔ جہاں مسلمان قوت و طاقت کے ذریعہ کامیابی حاصل کر سکیں، ساتھ ہی یہ بھی اس کا کارنامہ ہے کہ اس نے اپنے علاقہ میں امن و امان قائم رکھا اور ہر طبقہ کے نادلات کا تحفظ بھی کیا۔

سنده پر حملہ کی وجہات میں، البلاذری نے فتوح البلدان میں اور پیغمبر نامہ کے مصنف نے اس واقعہ کی طرف اشارہ کیا ہے جو دبیل میں پیش آیا۔ مسلمانوں کے تجارتی جہاز جن میں عورتیں اور بچے بھی سوار تھے سر ان دبیل (سیلوں) سے آتے ہوئے دبیل کے مقام پر جو راجہ داہر کا علاقہ تھا لوٹے گئے۔ جب عورتوں اور بچوں کو گرفتار کیا گیا تو اس وقت ایک لڑکی نے حاجج سے مدد مانگی۔ حاجج کو اس کی اطلاع ملی تو اس سے متاثر ہوا اور فوراً سنده کی فتح کے لیے مہمات بھیجنی شروع کیں۔ (۱)

البلاذری اور پیغمبر نامہ کے اس واقعہ کو بعد کے آنے والے مورخین نے اسی طرح نسل کیا ہے، اور اسے سنده پر حملہ کرنے کی وجہ بتایا ہے۔ اکبر شاہ، خال نجیب آبادی نے ”آئینہ حقیقت نما“ میں جہاں سنده کی فتح کے دوسرے اسباب پر وہی ذہنیتے وہاں اس واقعہ کو سنده کی فتح کا سب سے اہم جواز بتایا ہے۔

”اب ہر شخص با انسانی سمجھ سکتا ہے کہ مسلمانوں کے لیے حملہ آوری کا انتقام پیدا ہو گیا تھا نہیں اگر اب بھی اسلامی لشکر حملہ آور ہونے سے تامل کرتا، اور اپنے قیدیوں کو چھڑانے اور راجہ داہر کو سزا دینے میں تسائل سے کام لیتا تو اس سے بڑھ کر سلطنت اسلامیہ کے وقار کو نقصان پہنچانے والی دوسری بات نہیں ہو سکتی تھی۔“ (۲)

اگر اس واقعہ کا جائزہ لیا جائے اور حاجج کی شخصیت کو سامنے رکھا جائے تو اس سے یہ نتیجہ نکالا جاسکتا ہے کہ اگر سنده کے راجہ داہر کے ساتھ مسلمانوں کے تعلقات کی خرابی کی وجہ صرف یہ واقعہ ہوتا اور دوسرے سیاسی اسباب نہیں ہوتے تو کیا صرف ایک لڑکی کی فریاد حاجج کو اس قدر متاثر کر سکتی تھی کہ وہ سنده پر ایک بڑی فوج خلیفہ کی مرضی کے خلاف اور مالی مشکلات کے باوجود بھیجا۔ حاجج ایک زبردست سیاستدان تھا اور سیاست میں جذبات کی روہ میں بہہ کر خطرناک کام نہیں کیے جاسکتے۔ حاجج نے اپنے دور حکومت میں جس طرح لاکھوں افراد کو جیل میں ڈالا اور ہزاروں لوگوں کو قتل کرایا۔ اس کے لیے ایک لڑکی کی فریاد کی کیا اتنی اہمیت ہو سکتی ہے؟ لیکن حملہ کی سب سے بڑی

وجہ اسی واقعہ میں ہے اور یہ وجہ مسلمان عورتوں اور بچوں کی حفاظت یا انسانی جذبات نہیں بلکہ سیاسی و اقتصادی ہے۔ یہ تجارتی جہازوں کی لوث ہے جو حملے کا محرك ہوئی۔ مسلمان تاجر اس وقت تک تجارت کی غرض سے ہندوستان کے سواطی علاقوں تک آتے جاتے تھے اور جگہ جگہ ان کی نوآبادیاں واقع تھیں۔ جزیرہ سراندیب میں بھی ان کی نوآبادی تھی اور تجارتی تعلقات قائم تھے۔ تجارتی جہازوں کو سمندر میں لوث لینے کا یہ پہلا واقعہ تھا۔ اس واقعہ کے پیش آنے کے بعد یہ بات تلقین ہے کہ مسلمان تاجروں میں زبردست پریشانی اور یہجان پیدا ہوا ہوگا اور اس بات کا خطرہ حکومت کے سامنے آیا ہوگا کہ اگر سمندری راستے کی حفاظت نہیں کی گئی تو ان کی تجارت پر اس کا اثر ہوگا۔ چجان نے بھی ایک سیاستدان کی حیثیت سے اس بات کا اندازہ لگایا ہوگا، اس لیے اس نے راجہ داہر سے خط و کتابت کر کے جہازوں کی لوث کے بارے میں استفسار کیا، لیکن راجہ داہر نے سرے سے اس بات ہی سے انکار کر دیا کہ یہ جہاز اس کے اشارے پر لوٹے گئے۔ (3) اس لیے چجان کے لیے یہ ضروری ہو گیا کہ سندھ پر حملہ کر کے اسے اپنی سلطنت میں شامل کر لےتاک دہلی کی بندرگاہ اور سمندر کا راستہ مسلمان تاجروں کے لیے محفوظ ہو جائے۔

مسلمان عورتوں اور بچوں کی گرفتاری، ایک لڑکی کی فریاد ایک ایسا واقعہ تھا جس سے مسلمان عوام کی اکثریت کو قوی جوش دے کر فوج میں شامل ہونے کی تلقین کی جا سکتی تھی۔ اور اس واقعہ کی تشبیہ سے ان میں راجہ داہر کے خلاف جوش اور نفرت بھی پیدا کی جا سکتی تھی۔ اس لیے اس واقعہ کو اس قدر اہمیت دی گئی اور بعد میں آنے والے مورخین نے اسے سندھ کی فتح کا سب سے بڑا اور اہم جواز سمجھا لیکن حالات کے جائزے سے یہ بات واضح ہو جاتی ہے کہ اس کے پیش منظر میں تجارتی مقاصد تھے، جو سندھ کے فتح ہونے کے بعد ہی پورے ہو سکتے تھے۔ سندھ کی فتح کے بعد کے حالات نے اس بات کی تصدیق کر دی کہ اس سے مسلمان تاجروں کو جو تحفظات ملے، ان سے ان کی تجارتی سرگرمیوں میں اضافہ ہوا۔ اور دہلی کی بندرگاہ اور بحری راستے کے محفوظ ہونے کے بعد وہ بلا خوف و خطرہ ہندوستان کے سواطی علاقوں میں آتے جاتے رہے۔

### سندھ میں اسلام پھیلنے کی وجہ

سندھ میں اسلام جس قدر تیزی کے ساتھ پھیلا، یہ بھی مورخین کے لیے ایک پیچیدہ مسئلہ

ہے۔ اس لیے ذہن میں یہ سوال پیدا ہوتا ہے کہ اس کی کیا وجوہات تھیں۔ جب کہ محمد بن قاسم سے لے کر دوسرے گورزوں اور بعد میں خودختار حکمرانوں کے زمانہ تک مسلمانوں کا مقصد سندھ میں سیاسی طور پر قبضہ کرنا اور حکومت کرنا تھا۔ محمد بن قاسم نے سندھ کی فتح کے بعد نہ تو کسی کو بھر مسلمان کیا اور نہ ہی حکومت کی جانب سے کوئی تبلیغ کام ہوا لیکن اس کے باوجود لوگ کثرت کے ساتھ مسلمان ہوئے۔

اس کے مقابلہ میں ہم دیکھتے ہیں کہ شمالی ہندوستان میں جہاں صدیوں تک اسلامی حکومت رہی وہاں اسلام کا غالبہ نہیں ہوا اور صوفیہ کی تبلیغ، حکومت کے اثر اور سیاسی وجوہات سے بہت کم لوگ مسلمان ہوئے۔ سندھ اور شمالی ہندوستان میں اسلام کے بارے میں یہ دو متصاد تصویریں سامنے آتی ہیں۔

سندھ میں اسلام پھیلنے کی وجہ یہ تھی کہ یہاں مسلمانوں کی آمد کے وقت اکثریت بدھ مذہب کو مانے والی تھی۔ بدھ مذہب ایک فلسفیانہ طرز کا مذہب ہے، جس میں وسعت و کشادگی اور رواداری ہے۔ اس کے مقابلہ میں شمالی ہندوستان میں ہندو مذہب کا زور تھا، جسے صدیوں کی روایات نے انتہائی پختہ بنایا تھا۔ اس لیے اس کے عقائد میں سختی اور شدت تھی۔ یہ اس کے پیروؤں کے ذہن و دماغ میں پوری طرح سراحت کیے ہوئے تھا، جو ہرگز چیز سے دور بھاگتے تھے۔ اس لیے شمالی ہندوستان میں اسلام سیاسی طاقت کے باوجود غلبہ نہیں پاس کا۔

سندھ اور شمالی ہندوستان میں ایک فرق یہ تھا کہ سندھ میں قبائلی نظام تھا، جس میں بہمن ذات کو تسلط اور غلبہ حاصل نہیں تھا، اس لیے جب قبیلہ کا سردار مسلمان ہو جاتا تھا تو اس کے ساتھ پورا قبیلہ بھی اسلام قبول کر لیتا تھا۔ تیج نامہ میں اس کی بہت سی مثالیں دی گئیں ہیں۔ اس کے مقابلہ میں شمالی ہندوستان ذات پات کا معاشرہ تھا کہ جہاں سماج پر بہمن طبقہ کا پورا اپر اتساط تھا۔ جس نے مذہبی رسومات اور رویوں کے ذریعہ ہر ذات پات والے کو اپنی گرفت میں لے رکھا تھا، اس لیے اس ماحول میں اسلام وہاں پیش رفت نہ کرسکا۔ جب کہ سندھ کے ایک کھلے معاشرے میں کہ جہاں سماجی بندھن اس قدر مضبوط نہیں تھے اور مذہبی طبقے کی بالادستی نہیں تھی وہاں اسلام کو داخل ہونے میں وقت پیش نہیں آئی۔

## سنڌھ اور عربی زبان

سنڌھ کی فتح، سنڌھ میں عرب بوس کی آمدان کی حکمرانی اور ان کے تسلط کے ساتھ ساتھ یہاں عربی زبان بھی یقیناً آئی ہوگی، لیکن یہ کیا وجہ تھی کہ سنڌھ کے عوام میں عربی زبان مقبول نہیں ہوئی اور یہاں کی اکثریت نے اپنے علاقے کی زبان کو ترک نہیں کیا۔ جبکہ شمالی افریقہ اور اچین تک کے علاقے جو عرب بوس نے فتح کیے تھے انہوں نے وہاں تہذیبی و ثقافتی طور پر اس قدر اڑاڑا کر ان کی قومی زبانی ختم ہو گئیں اور عربی کا رواج ہوا اور ان کی ماوری زبان عربی ہو گئی۔

اس مسئلہ پر غور کرتے ہوئے جب ہم مسلمانوں کی شمالی علاقے میں فتوحات پر نظر ڈالتے ہیں تو ہمیں پتہ چلتا ہے کہ ان کی فتوحات کے ساتھ ساتھ عربی زبان عراق تک آتی ہے لیکن ایران، خراسان اور وسط ایشیا کے علاقوں میں عربی زبان مقبولیت حاصل نہیں کر سکی اور قدیم فارسی زبان یا دوسری زبانیں قائم رہیں۔ عربی زبان کی اہمیت مسلمان ہونے کے بعد ان علاقوں میں صرف مذہبی زبان کی تھی۔ سنڌھ میں عربی زبان بھی اس وجہ سے نہیں آسکی، اس کا عرب علاقے سے بلا واسطہ کوئی تعلق نہیں رہا۔ اس لیے یہاں کی مقامی زبان عوام میں باقی رہی۔ اس ضمن میں ایک دوسرے سوال بھی ذہن میں آتا ہے کہ سنڌھ میں جو مسلمان آباد ہوئے اور جن کی وجہ سے سنڌھ کی تہذیبی و ثقافتی زندگی متاثر ہوئی ان میں اکثریت عرب بوس کی تھی یا غیر عرب بوس کی؟ سنڌھ میں عربی زبان کے عوامی زبان نہ ہونے کی ایک وجہ شاید یہ بھی ہو سکتی ہے کہ ان نوآباد کاروں میں اکثریت غیر عرب مسلمانوں کی تھی۔

## حوالے

- 1- البلاذری، احمد بن یحییٰ بن جابر۔ فتوح البلدان، اردو ترجمہ ابوالحسنی مودودی کراچی 1962ء ص 618
- 2- اکبر شاہ خاں نجیب آبادی۔ آئینہ حقیقت نما۔ کراچی 1958ء ص 104
- 3- ایضاً۔ ص 104



## عہد قدیم سے آغاز اقتدار مغلیہ تک سنده کی تجارت کا مختصر جائزہ

سی ایل مارٹی والا / سعود حسن خان

دنیا کی مختلف اقوام کا عہد عیسوی کے آغاز سے قبل کا مستند تاریخی ریکارڈ بہت کم ملتا ہے۔ بلکہ اس کے بعد کا بھی جو مواد ملتا ہے اس میں زیادہ تر شاہی شان و شوکت اور دکھاوے کی اشیاء ملتی ہیں۔ ان حالات میں کوئی بھی شخص ان بالتوں پر غور نہیں کرتا جن کا تعلق دوسرے امور سے ہو کاروبار کے حوالے سے کوئی بھی معلومات ہمیں براہ راست شہادت سے نہیں ملتی بلکہ ان شہادتوں سے قائم کیے جانے والے اتنباط سے نکالنی پڑتی ہیں۔ ابتدائی ریکارڈ میں تجارت کے حوالے سے کوئی شہادت سامنے نہیں آتی۔ اگر تمام شہادتیں اکٹھی کی جائیں تو بہت ہی مجموعی باتیں سامنے آتی ہیں ایک اور مشکل جو کسی عالم کو سنده جیسے ایشیائی ممالک کے بارے میں تحقیق کرنے میں پیش آتی ہے وہ عہد عیسوی کی ابتدائی چند صد یوں کے حوالے سے قابل اعتماد تاریخی مواد کی عدم موجودگی ہے۔

سنده کی سب سے پرانی تاریخ یعنی پیغمبر نامہ میں چھٹی صدی عیسوی سے تاریخ بیان کی گئی ہے۔ اس طرح سے سنده کے قدیم حالات کے بارے میں جو کچھ بھی ملے گا وہ دوسری اقوام کے حالات میں بیان کردہ سنده کے مختصر ذکر سے ہی تلاش کیا جاسکے گا۔ ان ابتدائی مشکلات کی وجہ سے سنده میں عہد قدیم سے عہد مغلیہ کے آغاز تک تجارتی تاریخ کو قطعاً رکھنا کافی مشکل ہے۔ صوبہ سنده۔ ”پستانہ سنده“ سنده دو لیش، کا نام ہندوستان کی قدیم ترین تاریخ میں بھی ملتا

ہے۔ ویدوں میں اسے زرخیز ترین سرزی میں قرار دیا گیا ہے۔ وید کے ایک شاعر نے اسے ”جوانی اور خوبصورتی“ کا آما جاگاہ قرار دیا ہے۔ وہ بڑی تفصیل سے اس کی پیداواروں اور تجارتی حالت کا تذکرہ کرتا ہے۔ (1) مگر بدستقی سے ویدوں کی تحریر کے زمانے میں تاحال بڑا اختلاف ہے۔ محققین آج تک اس پر اختلاف کرتے چلے آئے ہیں۔ بعض کے نزدیک یہ ہندوستان کی قدیم ترین دستاویزات میں سے ہے جبکہ بعض اس کو 1500-1000 برس قبل مسح کا بیان کرتے ہیں جبکہ بعض اس کوئی ہزار برس قبل کا بتاتے ہیں یوں سندھ کے بارے میں یہ حوالہ غیر معینہ مدت کا ہے۔ اس طرح سے جو مایوسی پیدا ہوئی وہ حکومت ہند کے مکمل آثار قدیمہ کی جانب سے کرہ جاتا ہے۔ اس طرح سے واریافتوں سے دور ہو جاتی ہے۔ ماہرین آثار قدیمہ نے سندھ کی زمین کھوکر ہندوستان کی قدیم ترین ثقافت کو بنے نقاب کر دیا ہے۔ اور یہ کوئی ایک ہی قدیم شہر ہی نہیں کہ ہے کہ جس میں قدیم ثقافت نظر آتی ہے بلکہ پورا صوبہ ان سے اٹا پڑا ہے۔ مونہوداڑہ چانہوداڑہ جھکڑا اور آمری (2) ان سائٹوں کی مراکز میں سے چند اہم شہر ہیں کہ جن کی صوبے میں زمین کشاوی ہوئی ہے۔ ان مراکز سے ہمیں صوبہ سندھ میں تین ہزار سال قبل کی تجارتی سرگرمیوں کے بارے میں بہت اہم معلومات ملتی ہے اور اسی مونہوداڑہ جھکڑی تہذیب یافتہ جگہ کا تعلق بھی ہے حقیقت حال یہ ہے کہ ویدوں ابتدائی ہندوستانی تحریروں اور ماہرین آثار قدیمہ کی ان دریافتوں سے بھی ہمیں سندھ کے ابتدائی عہد کی تجارتی سرگرمیوں کے بارے میں بہت اہم معلومات مل جاتی ہے۔

یہ بات قابل ذکر ہے کہ سندھ کے ثقافتی مراکز کے بارے میں تواریخ کا تعین میسوپوتامیا میں مختلف مراکز کی تاریخ کے تعین سے ہو گا۔ کیونکہ ان (عراقی) مراکز میں سندھی صنعت کی کوئی اشیاء ملتی ہیں۔ لاگاش (Lagash) اور اما (Umma) جیسے مقامات سے سندھی خدوخال کی حال مہریں دریافت ہوئی ہیں۔ یہ شہر تین ہزار سال قبل مسح میں ختم ہو گئے تھے۔ (3) اس لیے کہا جاتا ہے کہ مونہوداڑہ تہذیب پائچہ ہزار سال قبل مسح کی ہے۔ اس مفروضے کو بعد میں ہونے والی دیگر دریافتوں سے بھی تقویت ملتی ہے۔ یوں تجارتی مسئلہ تین ہزار سال قبل مسح پر جا کر طے ہو جاتا ہے۔ یوں مونہوداڑہ اور دیگر متحقہ شہروں سے برآمد ہونے والی اشیاء اس بات کی نشاندہی کرتی ہیں کہ سندھی صنعتی لوگ تھے اور بعض مخصوص صنائع میں تو وہ ماہر تھے۔ وادی سندھ کی مصنوعات

میں سب سے اہم صنعت کپڑے کی ملتی ہے۔ موہنجو داڑھ سے ملنے والی اشیاء سے پتا چلتا ہے کہ بہاں پر یہ صنعت عالمگیریت کی حامل تھی جیسا کہ بعد میں ہندوستان میں بھی صنعت ترقی حاصل کر گئی تھی۔

ارزان اور گران مالیت کے حامل چرخے تقریباً ہر جگہ سے برآمد ہوئے ہیں۔ ماسوائے مخصوص حالات کے پانچ ہزار برس کے طویل عرصے تک کپڑے کی صنعت کا قائم و دائم رہنا بہت مشکل ہے۔ یوں پتہ چلتا ہے کہ سندھ کے کسی بھی مرکز میں کپڑے کی صنعت بہت بڑی تعداد میں نہ تھی۔ ایک چرخے سے بہت تھوڑا سا کپڑا حاصل ہوا ہے۔ اس کپڑے کا انڈین سنرل کاشن انکو ارزی کمیٹی نے معافی کیا ہے۔ اس کپڑے کے جامع معائنے کے بعد پتہ چلتا ہے کہ سندھی جو لا ہے بڑی امیت کے حامل تھے اور وہ سوت کی بہت عمدہ قسم کا استعمال کیا کرتے تھے۔ کاشن انکو ارزی کمیٹی کے ان فیصلوں کی توثیق وید کے شاعر کے بیان سے بھی ہوئی ہے جس نے سندھ کو عمدہ کپڑوں کی آما جاگاہ قرار دیا ہے۔ (4) یہ بات اب تسلیم کی جا چکی ہے کہ سندھ قدیم دور میں پوری دنیا میں سوتی کپڑے کا سب سے بہترین صفتی شہر تھا۔ جس طرح سے قدیم دور سے ہی جیتنے نے ”چینی برتوں“ (Porcelain) کے حوالے سے عالمی شہرت حاصل کر لی تھی اسی طرح سے سندھ کو بھی امتیازی کپڑوں کی صنعت میں خاص مقام حاصل تھا۔ سندھی کپڑے کی صنعت نے اعلیٰ معیار کی وجہ سے اپنے ملک کا نام اونچا کیا (دیگر اقوام کے درمیان جیسے مصر کو ارض ابرام میں سو پوتا میسے کو شہری تہذیب، یونان کو جمهوری حکومت کی ماں روم کو عہد قدمیم کی مالکہ ہونے کا اعزاز حاصل ہے) قدیم بابل میں ”سندھ“ دراصل بناتی کپڑے (Vegetable Cloth) کا نام تھا (5) اسی چیز کا قدیم یونان میں نام ”سندھون“ تھا۔ عربی میں اسے ”ساتن“ اور عہد نامہ توثیق میں ”سادن“ (6) کہا گیا ہے۔ سوت کے درختوں سے کی جانے والی ان سندھی مصنوعات کی اتنی شہرت تھی کہ سخارب (Sennacherib) آٹھویں صدی ق۔ م کا ایک آشوری بادشاہ نے سوت کے درختوں کی درآمد کی غرض سے ایک وند ہندوستان روانہ کیا (آشوریوں کے نزد یہک ہندوستان صرف وادی سندھ سے متعلق تھا) اور نیزہ میں اپنے باغات میں ان درختوں کی بوائی کی۔ انہوں نے درخت اگائے اور پھر انہیں کپڑوں کے لیے استعمال کیا۔ بعد ازاں (7) زرکس (Xerxes) (قبل مسح) کے عہد میں بھی سوتی کپڑے اتنے نادر تھے کہ مشہور یونانی مورخ بیرون ڈاؤنس (450)

ایرانی فوج کے ہندوستانی دستے کے بارے میں جو سندھیوں اور پنجابیوں پر مشتمل تھے۔ کیونکہ اس وقت صرف سندھ اور پنجاب ہی ایرانی سلطنت میں شامل تھے۔ کہتا ہے کہ وہ سوتی کپڑوں میں ملبوس تھے۔ (8) اس طرح سے پتہ چلتا ہے کہ سندھی سوت اس صوبے کی سب سے اہم مصنوعات تھی اور اسے دنیا کے مختلف حصوں میں برآمد کیا جاتا تھا۔

موہنخودارو کے درختان عہد میں سندھ کی اگلی سب سے اہم صنعت پتھر کے کٹوں کا فن تھا۔ خاص طور پر تسبیح کے دانوں (Beads) کی مصنوعات کے لیے سندھ کو بہت شہرت حاصل ہو چکی تھی۔ اس قدیم دور میں اس مصنوعات کے لیے ایک مرکزی صنعتی شہر بھی پایا جاتا ہے۔ نواب شاہ کے قریب چانھودار اڑوانی ایک شہر تھا جہاں پر باقاعدہ سے تسبیح یا مالا تیار ہوا کرتی تھی۔ اس مقام پر مصنوعات کے مختلف ادوار کی بہت بڑی مقدار میں تسبیحیں پائی گئی ہیں جو کہ نہ صرف اس شہر بلکہ پورے صوبے کے لیے کافی ہیں۔ ان کے ساتھ ہی اس مصنوعات کی تیاری سے متعلق آلات بھی دریافت ہوئے ہیں جو اس مقام پر اس صنعت کی مرکزی پیداوایت کا ثبوت ہیں۔

سندھ کے مختلف مقامات سے ان تسبیحات کی برآمدگی سے پتہ چلتا ہے کہ ان مصنوعات کا صوبے میں کتنے بڑے پیمانے پر کاروبار تھا۔ معلوم ہوتا ہے کہ اس صنعت پر بڑے بڑے مابرین کام کیا کرتے تھے۔ میں مختلف قسم کا مواد استعمال کیا جاتا تھا جو نرم بھی ہوتا تھا اور سخت بھی ہوتا تھا۔

اس میں کانیلین (Cornelian) جیدت (Jadeite) جسپر (Jasper) آگاٹ (Agate) لاپس لازولی (Lapos Lazuli) ترکوئس (Turquoise) الابستر (Albaster) لائم (Limestone) پوٹری (Pottery) وغیرہ شامل تھے جو تسبیحات بنانے میں استعمال ہوتے تھے۔ ان تسبیحات کی جو اس قدیم سرز میں سے برآمد ہوئی ہیں، اشکال کی مختلف شکلوں کی بھی کی نہیں تھی۔ اس وقت بھی ان کی تمیں مختلف اقسام تھیں۔ ان میں اسٹیلائٹ (Stealite) رپنڈ (Riband) جسپر (Jasper) بلیو (Blue) سرخ و پیلی جسپر (Red and Yellow Jasper) جسپر (Jasper) اونیز (Onyz) امازوں پتھری (Amazon Moss Agate) جسپر (Jasper) ہیلڈ (Helid) تروپ (Trope) پلازم (Plasma) ٹیشیلائٹ (tachylite) کلیسڈونی (Chalcidony) نیفیلین (Nepheline) سوڈالائٹ (Sodalite) شیل (Shell) فینس (Quartz) ویٹریس پاست (Vitrious paste) کوارٹز (Quartz)

سرپنٹائن (Serpentine) ہال میٹید (Halmatited) بیرل شپڈ (Barrel Shaped) گلوبولار (Globular) سیگمنٹڈ (Segmented) کا گوہیل (Cogwheel) لینڈ یکل (Lenticular) فلوبیڈ ٹپرڈ (Flutedtapered) لانگ بیرل سلینڈر (Long Barrel Cylinder) بیسی بیضوی شکل کا، ریکٹنگولر (Rectangular) یعنی بیضوی نما، ریکٹنگولر (Rectangular) نصف بیضوی اور اسی طرح کی غیر متعین شدہ اشکال شامل تھیں۔ ان قابل تدریاشکال نے غیر مطمئن ہوتے ہوئے دو یادو سے زائد مختلف قسم کے مواد سے بھی تسبیبات تیار کی جاتی تھیں۔ اس نوعیت کا ایک نمونہ تقریباً 149 نچ لب اتھا جو سرخ کارنیلین اور سفید یا نیلے شالیڈ ورنی طرح کے پانچ مختلف مادوں سے تیار کیا گیا تھا۔ اس کو اتنی احتیاط سے تیار کیا گیا تھا کہ اس کے مختلف اجزاء کی الگ الگ نوعیت بھی برقرار رہتی اگر یہ کوپر کنیستر (Copper Cannister) میں گھر کر لکڑے لکڑے نہ ہو گیا ہوتا۔ مزید مختلف قسم کی تسبیحوں کو تیار کرنے کی غرض سے ایک اور طرز کا انتخاب کیا گیا تھا۔ اس صورت میں شیشوں کا بھی استعمال کیا جاتا تھا۔ نایاب اور قیمتی تسبیبات بنانے کی غرض سے ان کے دانوں کی سجاوٹ میں فینس (Faience) کا استعمال کیا جاتا تھا اس صنعت میں بھارت کا ایک نمونہ یہ بھی ملتا ہے کہ آئینی تسبیبات میں دو بڑے دلچسپ قسم یک قرینے ہوا کرتے تھے۔ پہلے اسے ایک شیشے سے تیار کیا جاتا تھا، مگر جب اس کا قریب سے معانیزہ کیا جاتا ہے تو پتہ چلتا ہے کہ اس میں محض باریک قسم کا بھورا اور سفید سیڈہ ملایا گیا ہے ورنہ اسے تیار مٹی سے کیا گیا تھا۔ مذکورہ بالا امر سے یہ بات ثابت ہے کہ قدیم سندھی لوگ تیرے ہزار سالہ قبل مجھ کے عہد میں بھی تسبیحیں یا مالائیں بنانے میں بڑے ماہر تھے۔ ڈاکٹر مکے کی (Dr. Mackay) نے بھی اس بات کی حمایت کی ہے ان مصنوعات پر اپنے اختنامی الفاظ میں وہ کہتا ہے کہ: "تسبیح کے انوں کے سوراخوں کا کام بھی اسی طرح سے صفائی سے کیا گیا ہے کہ جتنی صفائی سے بیرونی سطح کا کام کیا گیا ہے۔ اور کارنیلین طرز کے خلیل پتھروں پر اس طرح کا کام کرنا براہمہارت طلب امر ہے۔ پروانے کو دو کونوں سے رکڑا گیا ہے۔ یہاں تک کہ اکثر دانوں میں دو اختنامی کونے کیساں پائے گئے ہیں جو کنکہ دانے کے اندر بھی کسی قسم کا کوئی سفید نشان یا ریزہ رہ گیا ہے لہذا اس سے ان دانوں کو پالش کرنے میں بڑی فنی مہارت کا ثبوت ملتا ہے۔ (10) چانھو داؤ سے ملنے والے

دانے صرف صوبائی سطح پر استعمال ہی نہیں ہوتے تھے بلکہ دور راز ملکوں میں بھی بھیج دیے جاتے تھے۔ یہ تسبیحیں وادی شنار (Shinar Valley) سے بھی برآمد ہوئی ہیں جس سے وادی سندھ کی قدامت کا اندازہ ہوتا ہے۔ تاریخ و آثار قدیمہ سے ملنے والی مخفی موجودہ مستند معلومات کی بنا پر ہم یہ نہیں بتاسکتے کہ سندھ سے کن کن ممالک کو یہ چیزیں درآمد کی جاتی تھیں۔ کیونکہ یہ ہمیں صرف میسوبونا میا میں ملی ہیں جہاں سے وہاں کے اپنے اصلی نمونے بھی ملے ہیں۔

مغربی ہندوستان کی ایک اور مشہور پیداوار نیل (Indigo) بھی تھی جو سندھ کی بندرگاہوں کے راستے قدیم دور میں ہی مختلف ممالک میں پھیل گئی مشہور تحقیقین لاسن (Lassen) اور ولکنسن (Vilkinson) کی تحقیقات سے اس بات پر روشنی پڑتی ہے کہ مصر میں اہرام کی تیاری کے عہد سے ہی نیل کا استعمال بہت زیادہ تھا، مزید یہ کہ سندھ کے ثقافتی مرکز (11) سے ملنے والی اشیاء ہمیں بتاتی ہیں کہ سندھ میں نقش شدہ مہروں کی کاریگری بھی بہت پائی جاتی تھی، یہ مہریں کس حد تک قابل استعمال تھیں اس بارے میں یقین سے کچھ نہیں کہا جاسکتا۔ ان کو تجارتی مقصد کے لیے بھی استعمال کیا جا سکتا تھا۔ البتہ ایک بات ثابت ہے کہ وہ بہت اہم امور کے لیے استعمال ہوتی تھیں جیسا کہ ان کی صنعت پر بہترین مہارت و اعلیٰ فنکاری سے ثابت ہوتا ہے۔ یہ مہریں دودریاں، دجلہ اور فرات کی وادی کے کم از کم دواہم ترین مرکز سے برآمد ہوئی ہیں جس سے موہنبو داڑھو کی تہذیب کی قدامت کا اندازہ ہوتا ہے۔

ان سندھی مصنوعات جیسا کہ موہنبو داڑھو اور دیگر ثقافتی مرکز سے ثابت ہوتا ہے کہ علاوہ ویدوں کے لگیتوں سے یہ بھی پتہ چلتا ہے کہ قدیم دور میں سندھ سے اور کیا کیا اشیا برآمد کی جاتی تھیں، سندھ عمدہ گھوڑوں کے لیے کافی مفید جگہ معلوم ہوتی تھی۔ وید کے ایک سوراخ نے سندھ کے بارے میں کہا ہے کہ ”وابا کے گھوڑے بہت عمدہ ہیں۔“ (12) پالی زبان کے ایک کتبے سے بھی اس کی وضاحت ہوتی ہے۔ بدھ جانکا لوگ بیان کرتے ہیں کہ ہندوستان میں سندھ سے اور شمالی علاقے سے سینکڑوں کی تعداد میں گھوڑے درآمد کیے جاتے ہیں۔ (13) آجنا جانکا (Ajanna Jataka) جب ایک رہسوار جنگ باز کا تمذکرہ کرتا ہے تو وہ اس بات کی خاص طور پر نشاندہی کرتا ہے کہ اس کے رتح میں دو سندھی گھوڑے لگے ہوئے تھے۔ (14) سندھ کے عمدہ گھوڑوں کی شہرت اتنی تھی کہ بھجا جانوئی جانکا (Bhojajanya Jataka) اس حقیقت کو آشکار

کرتا ہے کہ بدھست (Bodhisata) اس دنیا میں ایک سندھی گھوڑے پر بیٹھ کر آیا تھا۔ اتنے قدیم دور سے سندھ میں گھوڑوں کی تجارت مشہور تھی۔

ان دونوں سندھ میں ایک اور چیز کی تجارت معلوم ہوتی ہے یعنی نذرائی اناج کی سندھ غذائی مال کا برآمد کنندہ رہا ہے اور آگے اس ضمن میں حوالے بھی دیئے جائیں گے۔ وید کا مصنف بیان کرتا ہے کہ ”اس (سندھ) کو بہت خوبصورتی سے سجا گیا اور وہاں پر خوراک کے بڑے بڑے ذخائر موجود ہیں۔“ (15) لوگ ان بڑے بڑے ذخائر کا کیا کرتے ہوں گے علاوہ ان کو برآمد کر کے ان سے نفع حاصل کرنے کے۔ کافی تعداد میں ملنے والی بواسطہ شہادت سے اور بعد ازاں برآمد ہونے کے لیقین اور براہ راست حوالوں سے اس بات کا نتیجہ اخذ کیا جا سکتا ہے۔

ویدوں کے عہد میں مونتجوداڑو کلے اطراف میں مندرجہ بالا اشیاء ہی سندھ کی اہم اشیائے برآمد تھیں۔ درآمد شدہ اشیاء میں کسی شے کے بارے میں لیقین سے کچھ نہیں کہا جا سکتا۔ اس معاملے میں صرف بواسطہ شہادت ہی موجود ہے۔ جیلو جیکل سروے آف انڈیا کے سرای پاسکو (Sir E. Pascoe) نے جب مونتجوداڑو کی معدنیات اور دھاتوں کا معاینہ کیا تو وہ اس نتیجے پر پہنچا کہ سندھ بڑی تعداد میں خام مال درآمد کیا کرتا تھا جن سے وہ ان اشیاء کو تیار کیا کرتا تھا جو مونتجوداڑو (16) کی کھدائی کے دوران میں ہیں۔ اس طرح سے ان اشیاء کی ایک عارضی فہرست تیار کی جاسکتی ہے کہ جو اس قدیم دور میں درآمد ہوئی تھیں اس میں سونا، چاندی، کاپر (Copper)، لینڈ (Lead)، ٹین (Tin) جیسی دھاتیں شامل ہیں اور اس کے علاوہ مختلف قسم کے پتھر بھی شامل ہیں جیسے راک کرٹل (Rock Crystal)، سلیٹ (Slate)، بیٹو مین (Bitumen)، ریڈ اوکر (Red Ochre) اور باسلٹ (Basalt) وغیرہ۔

مونتجوداڑو اس عہد (3250-2750 قبل مسیح) میں سندھی تجارت کے شہادت کی نویعت سے اس تجارت کی مالیت یعنی اس رقم کا اندازہ کرنا ناممکن ہے کہ جو تجارت پر صرف ہوئی تھی۔ ابتدہ سندھ کے پیرونی دنیا سے تجارتی تعلقات با آسانی معلوم ہو سکتے ہیں۔ سندھ کی مہریں، تسبیح کے دانے بڑی تعداد میں جھالاڑ اور کپڑوں کی اقسام کے وادی شدگار یا میسو پونامیا کے ادب میں سندھی نام معلوم ہونے سے یہ اندازہ بخوبی ہو جاتا ہے کہ سندھ اور خلیج فارس کے درمیان تجارتی تعلق بہت قدیم ہے۔ (17) اہرام مصر کی سرز میں میں موجود محققین مثلاً لا سین اور لکنسن کی

شہادت بھی اس بات کی توثیق کرتی ہے کہ اس قدیم ترین دور میں سندھ کے مصر سے بھی تجارتی تعلقات تھے۔ (18) اس بات کی شہادت موجود ہے کہ یہ تعلق برآ راست نہیں تھا بلکہ صائبین بندرگاہوں (Sabean Posts) کے ذریعہ قائم ہوا تھا۔ جیسا کہ دوسری صدی قبل مسح میں اسکندریہ کی لاہوری کے صدر اگار تھا سانڈس (Agartharcides) کے بیان سے ثابت ہوتا ہے۔ (19) خلیج فارس میں طویل سفر کرنے کی نسبت سندھی تاجروں کے لیے آسان تر اور ارزائی تر بات تھی کہ وہ عربی بندرگاہوں پر اتر جائیں اور اس طرح سے اپنا واپسی کا سفر بھی طے کریں۔ اس طرح سے وہ تاجر صائبین بندرگاہوں سے مال خلیج میں بھی لے جایا کرتے تھے۔ عرب کے ذریعہ ہی سندھ کے فلسطین سے بھی تعلقات تھے جیسا کہ سوت کپڑے (ساتن) کے یہودی نام سے ظاہر ہوتا ہے۔ بعد ازاں ایک عبید میں جبکہ روم اور یونان کے تہذیبی علماء حاصل کر لیا تو ان دونوں کے بھی سندھ سے تجارتی تعلقات تھے۔ جیسا کہ ان دونوں ممالک میں سوتی کپڑے کے سندھی نام سے ثابت ہوتا ہے۔ یمنی گزٹیپیر کے تالیف لکنڈہ نے بھی روم کے وادی سندھ سے تعلقات پر زور دیا ہے۔ اس نے تحریر کیا ہے کہ: ”مشرق اور مغرب کے درمیان تجارتی تعلقات پر با اختیار ہونے کی وجہ سے ان کی اہمیت۔“ (20) سرپاسکونے مذکورہ بالامالک کے علاوہ یہ بھی بتایا ہے کہ سندھ کے مندرجہ ذیل اقوام سے تجارتی رابطے تھے کیونکہ سندھ ان ممالک سے مختلف معدنیات اور دھاتیں درآمد کیا کرتا تھا۔ افغانستان، فارس (خراسان) تبت، برما، جنوبی ہندوستان اور نیل گریا (Nilgria) یوں قبل از تاریخ کے دور میں بھی سندھ کے تعلقات کافی وسیع تر تھے۔ (21)

ماسوئے ابتدائی آثار قدیمہ سے ہونے والی معلومات کے، کہ جس کی توثیق ویدوں کے حوالوں میں ہو جاتی ہے، آٹھویں صدی میں سندھ میں اسلام کی آمد تک کے واقعات کے بارے میں تاریخ بالکل ناموش ہے۔ بلکہ غیر ملکی سیاحوں کے سندھ کے بارے میں بیانات کے علاوہ کسی بھی دیگر ذریعے سے سندھ کی تاریخ کے بارے میں کوئی ڈھانچہ قائم کرنا بھی مشکل ہے۔ سیاحوں کے ان بیانات سے سندھی تجارت کے بارے میں کچھ بلواسط اشارے مل جاتے ہیں۔ ویدوں اور مونہجود اڑو کے قدیمی ریکارڈ کے بعد سب سے پہلا بیان مشہور ایرانی بادشاہ دارا (522-486 ق.م) کے کتبوں میں سامنے آتا ہے۔ ان کتبوں سے پتہ چلتا ہے کہ دارا کے عہد میں سندھ اور

پنجاب ملا کر فارسی سلطنت کا بیسوال پیداواری حصہ تھے۔ (22) مشہور یونانی سورخ ہیرودوٹس تحریر کرتا ہے کہ یہ بیسوال حصہ دارا کے ایام میں فارسی سلطنت میں شامل ہوا تھا۔ اس نے اپنے قابل سردار اسکائی لاسک (Skylax) کی سرکردگی میں شمال کی جانب سے یا یوں کہیے کہ گندھارا کی جانب سے وادی سندھ میں ایک مہم بھیجی تھی۔ فارسی سلطنت کے بارے میں ہیرودوٹس کا بیان (23) وادی سندھ کے بارے میں اور بھی معلومات فراہم کرتا ہے۔ وہ کہتا ہے کہ اس خطے میں سلطنت کے دیگر خطوں کی نسبت بہت زیادہ آبادی تھی۔ اور اس سے سالانہ خراج 360 کیوبک گولڈ یا 185 کش (Cwts) ملتا تھا جو سب سے زیادہ تھا اور آج کے ایک میلین اسیٹر لنگ کے برابر تھا۔ (24) اور یہ خراج اشیاء کی شکل میں ادا کیا جاتا تھا، وادی سندھ کے لوگوں نے اس قدر سونا کیسے حاصل کیا جو وہ سالانہ خراج کے طور پر ادا کیا کرتے تھے عہد موریہ سے قبل کے دور میں ہندوستان میں سونے کی مانگ کے بارے میں ڈاکٹر رادھا کمود مکرجی (Dr. Radha Kumud Mookerji) واضح طور پر تحریر کرتا ہے کہ: ” غالباً ہندوستان میں سونے کی بھی افراط تھی (جیسا کہ اس کو پوری دنیا بایا شخصوص روم میں سپلائی کرنے سے ظاہر ہے) جو چھٹی صدی قبل مسیح میں باہر کے علاقوں سے آگئی تھی اور اس نے دارا کے عہد کے اس ہندوستانی خطے کو اس قابل کر دیا تھا کہ وہ اتنی بڑی مقدار میں یعنی ایک میلین اسیٹر لنگ سونا ادا کر دے یعنی جو اشیائی صوبوں کے ایک بیلین مالیہ کا ایک تھائی حصہ بتاتا ہے۔ (25) اس دور میں اس علاقے میں شاندار تجارتی ماحول کی بناء پر ہی ایرانی افواج نے یہاں پر حملہ کر دیا تھا۔ ڈاکٹر برسٹد (Dr. Breasted) اس بات کی نشاندہی کرتا ہے کہ تجارت کی شہرت نے ہی ذاراً عظم جیسے سیاستدان کو اس بات پر اکسایا تھا کہ وہ ایران کو عظیم سمندری طاقت بنادے۔ (26) چنانچہ ہیرودوٹی تاریخی رویکارڈ سے یہ بات عیاں ہے کہ چھٹی صدی قبل مسیح میں بھی سندھ کی تجارت بہت شہرت یافت تھی۔

سندھ کا اگلا حوالہ چوتھی صدی قبل مسیح میں سکندر عظم کی مهم کے ضمن میں ملتا ہے اس بارے میں یقین سے کچھ نہیں کہا جا سکتا کہ یہاں کا بادشاہ کون تھا۔ حالانکہ پہاڑی قبائل کے حکمران کا نام سامبو (Samboo) درج ہے۔ اس بارے میں پورے یقین سے کہا جا سکتا ہے کہ سورخ آریان (Arrian) نے جس خطے کا ذکر ہے وہ یقینی طور پر وادی سندھ ہی ہے۔ اس بات سے انکار

نہیں کیا جاسکتا کہ سکندر اعظم سنہ آیا تھا۔ بلاشبہ بلا تضاد بھی اس بات پر زور دیا جاسکتا ہے کہ سکندر کی فوج دریائے سنہ کے ساتھ ساتھ نیچے چلی گئی اور سنہ میں موجود کشتوں کے ہی زریعے خلیج فارس جا پہنچی۔ اس بارے میں بھی آرین (Arrian) کی تردید نہیں کی جاسکتی کہ جب وہ تحریر کرتا تھا کہ وہاں پر 800 کشتوں تھیں جن میں سے 30 جنگی جہاز تھے اور باقی دریائے سنہ اور سنہ میں استعمال ہوا کرتے تھے۔ حالانکہ مقدونیہ کی فوج میں 124000 سپاہی تھے جبکہ سنہ اور پنجاب کے لیے اتنا بڑا جنگی بھری بیڑہ رکھنا ممکن نہ تھا (27) کشتوں کی تعداد اور ان کے سائز اور سکندر کے ان کو استعمال کرنے سے اس بات کا اشارہ ملتا ہے کہ یہاں پر بہت زبردست تجارت ہوا کرتی ہو گی۔ یہ اندازہ ہی دراصل ڈاکٹر ونسٹ (Dr. Vincent) کی رائے بھی ہے۔ اس حوالے سے وہ تحریر کرتا ہے کہ ”سكندر اعظم کے سپاہیوں میں سے بہت سے سپاہی ساحلی تجارت سے آگاہ تھے جس کی وجہ سے سکندر اعظم کو یہاں پر منصوبے بنانے کی بہت تقویت ملی۔“ (28) اس طرح سے ایک بار پھر سنہ میں وافر تجارت کا ثبوت ملتا ہے۔

سنہ زیادہ تر یونان سے استفادہ نہ کر کیونکہ ہندوستان کے یونانی صوبے سکندر اعظم کی وفات کے بعد جلد ہی ملکہ ریاست میں شامل ہو گئے۔ ایسا سکندر کے جانشین سلیوکس (Seleukos) جو ہندوستانی ماقومیات پر حکمران تھا اور چندر گپت موریہ کے درمیان معابده کے ذریعے ہوا۔ چونکہ سنہ ملکہ ریاست کے دارالحکومت پائلی پت۔ جو جدید شہر پشنڈ کے قریب ہے۔۔۔ سے کافی دور تھا لہذا یہ جلد ہی باختری شہزادوں کے قبضے میں چلا گیا۔ ”ایک باختری شہزادے دمتریوس (Demetrius) نے 190 اور 180 قبل مسح کے درمیان آریانہ فتح کیا اور پاروپامسیوس (Paropamisus) عبور کر کے سنہ یا پالیں میں داخل ہو گیا بلکہ کاٹھیاواڑا اور سورت کے اضلاع پر بھی قبضہ کر لیا۔“

”اس مہم میں اس کا مقصد بلاشبہ تجارتی تھا۔ اس نے (Pamiss) تک اپنی حدود وسیع کر لیں تاکہ بری راستے پر قبضہ کر سکے اور سنہ و کاٹھیاواڑا پر قبضہ کر کے اس نے دریائے سنہ کے راستے سمندر تک پانی کی گزرگاہ حاصل کر لی۔“ ایک خاص مدت کے اندر باختریوں کی جگہ ساکا (Sakas) یا سکا تھیں (Scythians) قابض ہو گئے جو چین سے نکل کر (30) ہندوکش تک پہنچ گئے تھے اور اس کے بعد وادی سنہ میں اتر آئے۔ بعد ازاں ان کی جگہ پارھیں (Parthian)

حکمران غالب آگئے (31) پارچھیوں کے دور میں ہی پیریپلس (Periplus) کا نامعلوم یونانی مصنف سندھ آیا۔ اس نے سندھ کو ”ہندوسوئیتھیا“ کے نام سے پکارا ہے اور سوئیتھیا کے میٹروپولیس (Metropolis) کو میناگرا (Minnagara) کے نام سے تشبیہ دی ہے۔ (32) وہ حریر کرتا ہے کہ ”یہ پارچھین حکمرانوں کے زیر قبضہ ہے جو ایک دوسرے کو بیہاں سے بیدخل کرتے رہتے ہیں۔“ (33) (بیہاں پر موجود تاریخ سے مشابہت ہے کہ جہاں پر شہزادے ایک دوسرے کو بیدخل کرتے رہتے ہیں) ”ان میں سے تقریباً 40 نے سندھ اور پنجاب کو آپس میں تقسیم کر کھا تھا۔ یہ بات حضرت عیسیٰ کی پیدائش سے وصدد یوں بعد واقع ہوئی تھی۔“ مقدونیہ کے حکمران کی فتح کے بعد سے سندھ کی مرتبہ برے حالات سے دوچار ہوا۔ علاقے پر اپنا اختیار قائم کرنے کی غرض سے ایک کے بعد ایک نسل آتی چلی گئی اور بلاشبہ بلا تجربہ ان تیزی سے بدلتے حکمران خاندانوں کی وجہ سے تجارت بھی ضرور متاثر ہوئی ہوگی بہرحال، پہلی صدی عیسوی میں پیریپلس کا مصنف جب آیا تو ہندوسوئیتھیا پر پارچھی قابلیت تھے۔ اس کے وقت میں دریائے سندھ کے دہانے پر موجود بندرگاہ کا نام بار بار کیم (Barbaricum) تھا جو تجارتی شہر تھا (34) مگر خیال یہ ہے کہ یہ تجارتی شہر محض تجارتی سامان چڑھانے اور اترانے کی جگہ تھی جیسا کہ آگے ہی وہ حریر کرتا ہے کہ ”اس سے آگے اس سر زمین میں میناگرا، سوئیتھیا کا شہر آ جاتا۔“ بھری جہاز بار بار کیم پر آتے ہیں لیکن ان کا تمام ماں اس صوبے کے شہر میں لے جایا جاتا ہے جو اندر کی جانب ہے۔ البتہ یہ ماں وہاں جاتا دریا کے راستے ہے، (35) سکندر نے پٹالہ (Pattala) آباد کیا تھا جسے پیریپلس کا مصنف ”میناگرا“ کے نام سے یاد کرتا ہے۔ بعد ازاں یہی حیثیت اور درجہ تھنھ کو حاصل ہو گیا بیہاں تک کہ دریا کی کوہ شاخ سوکھ گئی۔ سر زمین کے اتنے اندر کی جانب شہر کا آباد کرنا بالکل درست معلوم ہوتا ہے کیونکہ ساحل سمندر پر دریائی اور کھلے سمندری طوفان کا شدید نظرہ رہتا تھا۔ پیریپلس دیگر جو اہم معلومات فراہم کرتا ہے وہ یہ ہے کہ سندھی ملاحوں کو مون سون کی وجہ سے تجارتی امور میں بہت فائدہ حاصل رہتا ہے۔ سب سے آخر میں وہ بار بار کیم کی تجارتی منڈی میں ہونے والی درآمدت اور برآمدات کی فہرست فراہم کرتا ہے۔ سندھی بندرگاہ پر درآمدات میں سب سے زیادہ مقدار میں باریک کپڑا آتا ہے۔ جو کسی قدر جعلی تھا۔ اس کے علاوہ لینن (Linens)، ’ٹوپاز (Topaz)، کورل (Coral)، اسٹوراکس (Storax)، فرینکننسکس (Frankinseuse) ’ششے

(Glassware) سونے اور چاندی کی پلٹیں اور کسی قدر شراب آتی تھی۔ (36) مذکورہ بالا درآمدات کی فہرست سے یہ بھی پڑتے چلتا ہے کہ پہلی صدی عیسوی میں یہاں پر کپڑا آتا تھا۔ لیکن یہ کپڑا بھی جعلی تھا۔ مصر اور میسیو پوتامیہ جیسے ممالک میں سل سے کپڑا انتیار کیا جاتا تھا اور وہی چیز پہلی صدی عیسوی میں سندھ میں درآمد کی جاتی تھی۔ یعنیں کپڑا مصر اور باہل سے بہت قدیم عہد سے آتا تھا۔ بحر احمد کے جزائرے تو پاز درآمد ہوتے تھے اور مونگا مغربی بحیرہ روم سے آیا کرتا تھا۔ (37) پلینی (Pliny) کے دور سے ہی مونگا بہت مہنگا ہو گیا تھا۔ مونگا کی تو اس ملک میں ایک بار اتنی وقعت بڑھی کہ نایاب پتھر بھی پیچھے رہ گئے۔ (38) پیر پلٹس کے مطابق بہت سی قیمتی معدنیات شمال مغرب ایشیائے کوچک میں پیدا ہوتی تھیں۔ (39) اور فارسی یا عربی بندرگاہوں کے راستے سندھ لائی جاتی تھی۔ فریلنشن دراصل جہش اور عربی بندرگاہوں سے درآمد کی جاتی تھی۔ اس کے عربی الاصل ہونے کی نشاندہی اس کے نام سے ہی ہو جاتی ہے "یعنی" "اللبان" یہ ان دونوں ممالک سے ہی آتی ہو گی (40) کیونکہ سندھ کے ان دونوں ممالک سے تجارتی روابط تھے۔ شروع میں شیشے یا آئینے فیشیا (لبان) مصر اور سری لنگا میں تیار ہوتے تھے۔ (41) یہ بات تاحال معلوم نہ ہو سکی ہے کہ سندھ میں شیشے کہاں سے آتے تھے کیونکہ سندھ کا ان تینوں ممالک سے تجارتی رابطہ موجود تھا۔ سندھ جو چیزیں پہلی صدی عیسوی میں درآمد کیا کرتا تھا اب ہم اس کی جانب آتے ہیں۔ پیر پلٹس کہتا ہے کہ سوتوں کپڑا اریشمی تھا ان اور نیل سندھ سے برآمد کیے جاتے تھے۔ کاسٹس (Costus) تو کشمیر اور اس کے ماحقہ ممالک میں تیار ہوتی تھی اور اسے خوبصورت طور پر استعمال کیا جاتا تھا اور کنی ادوار سے یہ چیزوں میں بخواتی جبکہ روم میں سے باورچی خانے کے مالحے کے طور پر استعمال کیا جاتا تھا۔ (42) روم اور چین میں اس کی بہت قدر تھی اور سندھی بندرگاہ کے بی ذریعہ اس کی برآمد ہوتی تھی۔ (43) یہ چیز بہت قیمتی تھی اور کنی بار ہندوستان میں تعینات یونانی ہر زیلوں کی جانب سے اپنے ہم وطنوں کو بطور تحفہ ارسال کی جاتی تھی۔ (44) آج بھی کاسٹس ہندوستانی بندرگاہوں کے راستے چین اور بحر احمد کی بندرگاہوں تک پہنچایا جاتا ہے۔ (45) بدھیم درمیان موجود پہاڑوں میں پیدا ہوا کرتی تھی اور وہاں سے عربی بندرگاہوں کے راستے روم جاتی تھی۔ (46) یوں دریائے سندھ کی بندرگاہوں کو اس کی تجارت میں بہت زبردست فائدہ تھا۔

لیشینم (47) بھی رومیوں کے درمیان بہت مشہور تھا اور سندھی بندرگاہوں کے راستے بڑی تعداد میں باہر لے جایا جاتا تھا۔ کیونکہ ہمالیہ میں باربیری (Barberry) بہت بڑی تعداد میں پیدا ہوتی تھی جس سے لیشینم نکالا جاتا تھا۔ اس کی جزوں سے ایک قسم کی دوا بھی تیار کی جاتی تھی۔ (48) رومی علاقوں میں لیشینم اتنا مشہور اور عام تھا کہ ہر کولانم (Herculaneum) اور پومپئی (Pompei) کی کھدائی میں اس کے بہت بڑے منکے اور برتن بھرے ہوئے برآمد ہوئے ہیں۔ (49) نادر جو ایک جنجر (Ginger) گھاس یا جڑی بوٹی کی جڑی ہوتی ہے وہ روم میں دوا کے طور پر استعمال ہوتی تھی۔ اسے خوبصورت طور پر اور مرہم کے طور پر بھی استعمال کیا جاتا تھا۔ یہ چیز مغربی ہندوستان بالخصوص پنجاب میں بہت عام تھی اور اسی وجہ سے بار بار کیم کے ذریعے بڑی آسانی سے برآمد کی جا سکتی تھی۔ (50) فیروزے کی پیداوار خاص طور پر خراسان اور نیشاپور میں ہوا کرتی تھی۔ وہ قدرتی پیہاڑی دروں کے ذریعے ہندوستان لائے جاتے تھے اور پھر سندھ سے برآمد کر دیئے جاتے تھے۔ اٹھارویں صدی اور اس کے بعد بھی شکار پور کے راستے فیروزے (Turquoises) کی تجارت بہت مشہور ہے۔ (51) لاپیز لزونی بھی ان ہی علاقوں سے سندھ میں آتی تھی اور پھر وہاں سے مصر اور اس کے نواحی علاقوں میں برآمد کر دی جاتی تھی جہاں پر اسے زیورات وغیرہ کے لیے استعمال کیا جاتا تھا۔ (52) جہاں تک کہرے کا تعلق ہے تو اسکے بارے میں مسلمانوں کا حوالہ یاد رکھنا چاہیے کہ وہ سندھ اور پنجاب کی صنعت سے ہی کپڑا منگوایا کرتے تھے۔ پیر پلس کے وقت میں ریشمی تھان زیادہ تر چین میں پیدا ہوتے تھے اور دو راستوں سے برآمد کیے جاتے تھے۔ خشکی کی راستے کیتھے (Cathay) کے ذریعہ یہ ہندوستانی بندرگاہوں پر آئے تھے جس میں انہیں قراقرم (53) کے علاقے سے بھی گزرنا پڑتا تھا۔ عرصہ دراز تک چینی ریشم مغرب کے علاقوں کو سندھی بندرگاہوں سے برآمد کیا جاتا رہا ہے۔ مگر مغربی ہندوستان پر مقدونیہ والوں کے اچانک حملے چین میں دگرگوں سیاسی حالات اور سماکاؤں جیسی اقوام کی انتشار پسند سرگرمیوں کی وجہ سے یہ راستہ بند ہو گیا اور چین کو پاناماں کنثون (Canton) کے ساحل سے خلیج فارس برآمد کرنا پڑا۔ (54)

کچھ زمانے کے بعد یہ پھر سے پیر پلس کے دور میں سندھ کے راستے برآمد ہو کر عرب اور بحیرہ احمر کی بندرگاہوں کے راستے بحیرہ روم لے جایا جانے لگا۔ (55) نیل تو عرصہ دراز سے مغربی

ہندوستان کی مشہور عام پیداوار رہی ہے۔ یہ چیز بڑی آسانی سے شمال ممالک مثلاً خراسان وغیرہ چلی جایا کرتی تھی۔ اس طرح سے عرب، مصر اور دیگر ماحقہ ممالک میں بھی فراہم ہوتی تھی۔ نیل کا استعمال دوا کے طور پر بھی ہوتا تھا اور رنگ کے طور پر بھی۔ پلینی (Pliny) کے مطابق اس کو موسیٰ بخار کے لیے دوایا مسکن (Sedative) کے طور پر بھی استعمال کیا جاتا تھا (56) اسے مصر میں رنگ کے طور پر بھی استعمال کیا جاتا تھا۔ اس بات کی توثیق مصر کے عہد قدیم سے بھی کی جاسکتی ہے۔ (57) پیر پلس کی سندھ کی درآمدت اور برآمدات کے بارے میں مذکورہ بالا بحث سے یہ بات ثابت ہے کہ پہلی صدی عیسوی میں جن ممالک کے ساتھ سندھ کی تجارت تھی وہ وہی ممالک تھے کہ جو بہت قدیم دور میں بھی سندھ سے تجارت کرتے تھے اور اشیائے تجارت بھی تقریباً وہی تھیں۔ اگرچہ بہت سی نئی چیزیں بھی سامنے آئیں ہیں اور یہ چیزیں شاید قدیم دور میں بھی موجود ہوں گی مگر مستند شہادت نہ ہونے کی وجہ سے انہیں فہرست میں شامل نہ کیا گیا تھا۔ جب پیر پلس کا مصنف سندھ کے ساحل سمندر سے سوار ہو کر چلا گیا تو اس کے کچھ ہی عرصے کے بعد سندھ پر کشان قوم کی حکمرانی شروع ہو گئی۔ سندھ میں موہنخوداڑ اور دیگر ثقافتی مقامات میں موجود بدھ مت کی خانقاہوں نے بڑی تعداد میں کشان عہد کے سکے برآمد ہوئے ہیں۔

لیکن پھر ایک وقت ایسا بھی آیا کہ وادی سندھ پر سے کشانوں کی حکمرانی ختم ہو گئی۔ اور چھٹی صدی عیسوی میں (58) وادی سندھ کا اقتدار اعلیٰ سفید ہن قبائل کے ہاتھ میں چلا گیا۔ ان، ہن لوگوں نے مقامی آبادی کو سندھ چھوڑنے پر مجبور کیا۔ چنانچہ بہت سے سندھی اور کچھ قبائل سندھ چھوڑ کر خلیج بحرین کے جزائر میں پناہ گزیں ہونے پر مجبور ہو گئے۔ (59) ہن قبائل کا دور بھی زیادہ عرصہ تک نہ چل سکا اور ملک میں پھر رائے قوم کے لوگ حکمران ہو گئے۔ ان کے زیر اقتدار یہ سلطنت بہت وسیع ہو گئی اور شمال میں سندھ کی حدود قیاقانی اور کردان کے پہاڑوں تک پھیل گئیں اور جنوب میں دیبل اور سمندر تک جبکہ مشرق میں کشمیر اور مغرب میں مکران تک پھیل گئیں۔ (60) بادشاہ کے پاس بے شمار دولت اور مال و زر آ گیا۔ (61) اس نے اپنی سلطنت کو چار صوبوں میں منقسم کیا۔ برہمن آباد، سیستان، اسکنڈھ اور ملتان ہر صوبے پر ایک گورنر مقرر کیا گیا۔ یہاں کا بادشاہ بہت چوکنا اور ہوشیار تھا اور اسی طرح سے اس کے گورنر بھی اپنے اپنے علاقوں کی حفاظت اور عوام کی خوشحالی کے ذمہ دار تھے۔ (62)

سنده پر اسی طرح سے حکمرانی قائم تھی کہ فارس کے علاقہ نیکروز کے حکمران نے مکران کے راستے سنده پر اچانک حملہ کر دیا۔ (63) سندهی افواج اس سے بے خبر تھیں اس کے باوجود سندهی جنگجوؤں نے بڑی کوشش کی مگر بہت ہار گئے اور جب ان کا سردار رائے سہرستیر لگنے سے مارا گیا تو وہ بھاگ نکلے۔ اگرچہ فارسی لوگ اپنی فتح کے بعد جلد ہی واپس لوٹ گئے مگر تربت سے مغرب کے راستے حملہ آوری کا راستہ کھل گیا اور اس کے نتیجے میں 711ء میں سنده کو سلطنت اسلام میں شامل کر لیا گیا۔

رسول خدا حضرت محمد 570ء کے قریب مکہ میں پیدا ہوئے اور (اسلام کی) شاندار تعلیمات کے ذریعے اور محنت طلب عملی جدوجہد کے بعد 629ء میں پورے جزیرہ نما عرب کے حکمران کی حیثیت اختیار کر گئے۔ آپ نے اپنے دور میں روی شہنشاہوں کو بھی مخاطب کیا اور ان کو خبردار کیا کہ اگر انہوں نے الہامی وحی پر ہمیچے عقیدے کو قبول نہ کیا تو ان کا زوال یقینی ہے۔ اپنی حیات میں اخلاقی تعلیمات اور ان کے عملی مظاہرے سے آپ نے مساوات ثابت کر کے دکھائی اور اپنے پیروکاروں کو بتایا کہ اس ساری آباد دنیا کو کس طرح سے ظلم و بربرتی و جبراً استبداد سے نجات دلائی جاسکتی ہے۔ آپ نے ان کو روحاںی اور عالمی بھائی چارے کا ثبوت دیا۔ 632ء میں آپ کی وفات کے بعد آپ کے جانشینوں نے مظلوم عوام کو اپراٹھانے کا عظیم یہزادہ اٹھالیا اور اپنے عظیم مقصد کی جانب پیش قدمی کی۔ عربوں کے سب سے پہلے امتیازی پڑوئی میسونا میامیا فارسی اور مصری تھے۔ یہ لوگ ان عربوں کی مخالفت پر زیادہ عرصہ خہرہ نہ سکے کیونکہ عربوں کے خیالات کو پیغمبر اسلام کی بھی اور شاندار تعلیمات سے جلاں چکی تھی اور وہ اپنے عقیدے اور متاثرہ انسانیت کو آزادی بخشنے کے مقصد کی خاطر اپنی زندگیاں بھی قربان کرنے کو تیار تھے۔ چونکہ سنده سے عربوں کے تجارتی تعلقات تھے لہذا وہ اس سے واقف تھے اور شروع میں ہی اس پر حملہ ہونے لگے۔ صرف چار برس کے بعد ہی عثمان بن ابوالعااص شفیقی کو بحرین کا گورنر کر دیا گیا اور عثمان نے اپنے بھائی مغیرہ کو اہل دیتبل کے خلاف ایک مہم پر روانہ کر دیا جو ایک سمندری بندرگاہ تھی۔ عرب اپنی مہم میں کامیاب ہو گئے اور اہل دیتبل کو نکست ہو گئی۔ مگر اس جگہ میں مغیرہ بھی مارا گیا۔ اس مہم کی وضاحت کرتے ہوئے فتوح الیلد ان کا مصنف تحریر کرتا ہے کہ عہد قدیم سے ہی اومان کے

راتے ساحل سمندر کے کنارے ہندوستان کی بندگاہوں کی گز رگاہ سے تاجر و اقتدارتے اسی وجہ سے ابوالعاص نے اپنی مہم روانہ کی تھی۔ اسکے بعد کی بار سرحدی حملے ہوئے البتہ آٹھویں صدی عیسوی کے شروع تک عرب ارباب اقتدار کا ذہن اس بات پر آمادہ نہ ہوا کہ سندھ کو اپنی سلطنت میں شامل کر لیا جائے۔ ان دنوں ساحلی راستے پر قزاق غالب تھے جنہوں نے ایک بار سری لنکا کے بادشاہ کی جانب سے خلیفہ اسلام کو روانہ کیے گئے تحائف سے بھرے چہاز لوٹ لیے۔ خلیفہ نے سندھ کے حکمران داہر سے اس کی شکایت کی کہ اس کی کشتیاں واپس کی جائیں جن میں تحائف اور عاز میں جج بھی سوار تھے کہا جاتا ہے کہ سندھ کا حکمران نے اس بات کی پروانہ کی۔ وہ اپنی عرصہ دراز کی حیثیت، حفاظتی انتظامات کے نشے میں سرشار تھا۔ خلیفہ کو اس پر برافروختگی ہو گئی اور اس نے محمد بن قاسم کی زیر گرانی سندھ کے خلاف ایک مضمون طفوج روانہ کی جس نے سب سے پہلے دیبل پر حملہ کر کے اسے فتح کر لیا۔ (65) دیبل کی فتح سندھی بادشاہ کے لیے بدشگون ثابت ہوئی سارا سندھ مسلمانوں کے زیر اقتدار آ گیا۔

قبل از اسلام کے عہد میں سندھ کی تجارتی سرگرمیوں کے بارے میں قطعی معلومات موجود ہیں۔ کئی بڑے شہروں ان کی اہم اور قابل ذکر حالات، ان کے باشندوں کے حالات اور پیشوں کی معلومات وغیرہ ان سب سے اس بات کا بخوبی اندازہ ہوتا ہے کہ اس دور میں سندھ میں تجارت کی نویعت کیا تھی۔ قبل از اسلام کے دور میں دیبل، نیرون، برہمن آباد، سیوستان، الور اور ملتان بڑے بڑے شہروں میں سے چند ایک نام ہیں اور ان میں سے اکثر تجارتی شاہراہ عام یعنی دریائے سندھ کے کنارے آباد تھے۔ یہ اس دور میں تجارتی ترقی کا نتیجہ ہی تھا کہ بڑی بڑی عمارتیں، شاندار باغات اور چراغاں میں، نہریں، پھلوں پھولوں وغیرہ وہاں کے باشندوں کی دولت اور خوشحالی ثابت کرتے تھے۔ (66) فتح دیبل کے بعد عراقی گورنر زمان کے جس نے یہ سندھی مہم روانہ کی تھی، اس کے مال غنیمت میں سے حصے کو ہٹا کر 1.2 ملیون درہم کا مال غنیمت دربار میں پہنچا تھا۔ جس سے لوگوں کی دولت کا اندازہ ہوتا ہے۔ اس صوبے کی مسلمانوں کے ہاتھوں فتح کے وقت سندھ میں بڑی تعداد میں صناعوں اور صنعت کاروں و فنکاروں کا تذکرہ بھی سندھ میں تجارتی عروج کی بل اس طبقہ شہادت ثابت ہوتا ہے۔ مذکورہ وبالا شہادت میں میں کچھ اور معلومات کا بھی اضافہ کر لیجئے

جوہ میں غیر ملکی مورخین سے ملی ہیں۔ یہ معلومات انہوں نے اپنے ممالک کے بارے میں دیں ہیں ان سے پتہ چلتا ہے کہ سندھ پر عربوں کی فتح کو وقت یہاں پر صنتی عمل بہت تیز تھا اور یہ علاقہ اپنی تجارت کی وجہ سے مشہور تھا۔ حمزہ اصفہانی نے اس دور میں سندھی تجارت کا تذکرہ کیا ہے۔ اس کے مطابق دریائے فرات کے کنارے کوفہ کے نزدیک حیرہ کی بندرگاہ پر ہندوستان اور چین کے جہاز لٹگرانداز دیکھے جاسکتے تھے۔ اس دور میں سندھ اور گجرات کی بندرگاہیں جہاز رانی کی سب سے بڑی مراکز تھیں۔ (67)

526ء کے لگ بھگ کاسموس (Cosmos) اس بات کی یقینی شہادت فراہم کرتا ہے کہ سندھ کے ہندوستانی ساحلی علاقوں کے ساتھ اور خاص طور پر سری لنکا سے تجارتی تعلقات تھے۔ یہ بات تب بیان کی گئی ہے کہ جب اس نے سندھ کی ڈیلٹائی بندرگاہ سندھو یا دیبل کے بارے میں ذکر کیا کہ یہ سری لنکا کے ساتھ تجارت کے لیے دواہم بندرگاہوں میں سے ایک ہے۔ مختلف تاریخی مذکروں میں تجارت کے حوالے سے مثالیں باقی سامنے آتی ہیں جن کے منظر کی پیش میک مرڈو (Captain McMurdo) نے تحریر کیا ہے کہ ”اس ملک کو فطری طور پر تجارت سے فائدہ ہے اور حکومت کے زیر سایہ تجارت فروع بھی پا گئی ہے۔“ (68) رالنسن (Rawlinson) کا اہم بیان کہ لوگوں کی زندگی کی بابت ان کے ادب سے پتہ چلتا ہے سندھ کے بارے میں بالکل درست ہے۔ سندھ کی قدیم لوک کہانیوں سے پتہ چلتا ہے کہ اس ملک میں کتنی خوشحالی تھی اور تجارت کو کتنا فروغ حاصل تھا۔ خاص طور پر سیف الملوك کا قصہ جو ایک سرمایہ دار تاجر تھا اور شمالی علاقے سے صوبائی دار الحکومت الور میں آیا تھا وہ ساری تفصیلات بیان کرتا ہے جس سے سندھ کی بالکل شفاف شکل سامنے آتی ہے کہ اس ملک کے بیرون ممالک سے تجارتی رو ابطا کا کتنا بڑا جال بچھا ہوا تھا۔ یہ بھی ممکن ہے کہ یہ کہانیاں محض تصوراتی ہوں لیکن حقیقت یہ ہے کہ ان تمام قصوں میں اصل بیہودگی اور عوام تاجر ہی ہوتا ہے جو اس بات کی عکاسی کرتا ہے کہ ان دونوں تجارت ہی اس ملک کا سب سے اہم خاصہ تھی۔

711ء میں عربوں کی فتح سندھ کے بعد عرب اس خط پر کم و بیش تین سو برس تک قابل رہے۔ سلطنت اسلامیہ کے سربراہ یعنی خلیفہ نے سندھ کے انتظام کے لیے ایک گورنر مقرر کیا ہوا

خا۔ گورنر سے پوری توقع کی جاتی تھی کہ وہ سالانہ خراج ادا کرتا رہے گا۔ یہاں کے گورنر تیزی سے تبدیل ہوتے رہتے تھے جس کا نتیجہ یہ نکلا کہ کوئی بھی گورنر سنده میں پوری طرح سے قدم نہیں جما سکا۔ اس طرح سے اس دور میں تجارت زوال پذیر ہو گئی۔ ملک میں تحفظ ملنا تاجر کے لیے بہت اہم چیز ہوتی ہے ورنہ تجارت کو نقصان پہنچتا ہے۔ البتہ ملک کی فطری حالت کے پیش نظر تجارت کامل طور پر بھی ختم نہیں ہوئی کیونکہ مقامی لوگوں کی تجارتی روایات بھی ہوتی تھیں اور عربوں کی بھی جو طبیعت بھی۔ اس طرح سے اس دور کے بارے میں کتابوں میں جو تجارتی حوالے ملتے ہیں وہ حوصلہ شکن نہیں ہیں۔ ابن حوقل جو 10 صدی عیسوی میں سنده آیا تھا وہ دیبل کے بارے میں کافی کچھ لکھتا ہے جو سنده ڈیلنا کی سب سے بڑی بندرگاہ تھی اور اس دور میں صوبے کا سب سے بڑا مقام۔ وہ کہتا ہے کہ ”دیبل نہ صرف اس ملک کا بلکہ اردوگرد کے تمام ممالک کا ایک بڑا شہر اور بندرگاہ ہے۔ یہ اپنے اناج کی بہتات کی وجہ سے قابل ذکر ہے۔ یہاں کوئی کی صنعت کی وجہ سے بھی بہت مشہور ہے۔“ (69) ابن حوقل مزید کہتا ہے کہ ”سب سے بڑا کریہ کہ یہاں کے باشندے تجارت پر انحصار کرتے ہیں۔“ (70) عربوں کا اقتدار تقریباً 1026ء میں ختم ہو گیا کہ جب محمود غزنوی کے جزل عبدالرازاق نے عرب گورنر کو نکال باہر کیا۔ (71)

مگر محمود غزنوی نے سنده میں اپنا اقتدار قائم نہیں کیا۔ جلد ہی اس کے تعینات کردہ گورنر کو نکال دیا گیا اور علاقے پر راجپوت سرداروں کا قبضہ ہو گیا۔ (72) عرب دور حکومت میں زیریں سنده میں ایک طاقتو رقبیلہ سامر اجی کمزوری کا فائدہ اٹھا کر اپنی طاقت مجتمع کر رہا تھا یوں سو مرہ قبیلہ جو نو مسلم ہندوؤں اور جزو اعرب آباد کاروں کی مخلوط نسل تھا، سنده میں عرب اقتدار کے خاتمے پر طاقتو ربن کرا بھرا۔ شروع میں انہوں نے تھوڑی ڈھیل رکھی پھر آخ رکار محمود غزنوی کے تعینات کردہ گورنر سے اقتدار اعلیٰ چھین کر اسے نکال دیا۔ سو مرہ لوگوں کا اقتدار چودھویں صدی کے وسط میں ختم ہو گیا اس دور میں بعض وقوف و قفوں سے سنده نے سلطنت دہلی کی مرکزیت بالخصوص شہاب الدین غوری اور خلجی خاندان کے اقتدار کو تسلیم کر لیا۔ (73) اس دور میں سنده میں بہتر طریقے سے قانون کا نفاذ ہوا اور نتیجتاً تاجر اور تجارتی کارندے اُنم نے لگے۔ اسی دور میں سنده ہندوستانی دارالحکومت کے زیادہ قریب ہو گیا اور اس رابطے نے اس کے لیے زیادہ تجارتی موقع پیدا کر

دیئے۔ بارہویں صدی کے مشہور جغرافیہ دان اور سیاح الادریسی نے سمندروں کی اپنی جم کے دوران سندھ کا بھی دورہ کیا۔ اس کے بیان میں دسویں صدی کے سابق مصنف کی نسبت زیادہ مواد ملتا ہے وہ کہتا ہے کہ: ”ویبل میں بڑی ہوشیاری کے ساتھ کئی اشیاء کی تجارت کی جاتی ہے۔“ (74) الادریسی کے اس بیان سے سندھی تجارت کے بارے میں پتہ چلتا ہے۔ وہ مزید لکھتا ہے کہ ”اوامان کی مصنوعات سے لدے ہوئے جہاز چین اور ہندوستان کے جہاز دیبل آتے ہیں۔“ (75) اس طرح سے وہ اس بات کی نشاندہی کرتا ہے کہ سندھ جن خاص ممالک کے ساتھ تجارت کرتا تھا ان میں خلیج فارس کے ممالک (عرب، ایران) چین اور ہندوستان کے مختلف صوبے شامل ہیں۔

یوں شروع سے لے کر الادریسی کے دور تک سندھی اشیاء کی تجارتی منڈیوں میں کسی تبدیلی کا نشان نہیں دکھائی پڑتا۔ چین کے ساتھ سندھ کے تجارتی ناقابل یا داشت حد تک اتنے ہی پرانے ہیں کہ خلیج فارس اور ہندوستانی صوبوں کے ساتھ اس کی ساحتی تجارت پرانی ہے اگرچہ اپنے دورے کے دوران الادریسی نے سندھی درآمدات کی کوئی مکمل فہرست فراہم نہیں کی ہے مگر وہ چند اہم اشیاء کی ذکر کرتا ہے نیز ان ممالک کا بھی کہ جہاں سے وہ آتی ہیں۔ وہ تحریر کرتا ہے کہ: ”وہ چین سے اونی کپڑا اور دیگر اشیاء لاتے ہیں اور ہندوستان سے خوبصورت خوبصوردار اشیاء لے جاتے ہیں۔“ (76) یوں چین سے سندھ کوئی اشیاء فراہم ہوتی تھیں اور ہندوستان سے اسے مشہور عالم خوبصورتیں آیا کرتی تھیں۔ البتہ الادریسی اومان سے آنے والی درآمدات اور سندھ کی برآمدات کے بارے میں کچھ ذکر نہیں کرتا۔ ایسا لگتا ہے کہ یہ وہ عام اشیاء تھیں جن کی وجہ سے دونوں ممالک مشہور تھے اسی لیے مصنف نے ان کا ذکر کرنا ضروری نہیں سمجھا۔ البتہ الادریسی کے سندھ کے بارے میں بیان میں ایک اور نقش ہے جو کہ اس کی تجارت کی وسعت کے بارے میں اس بات کو وہ اتنا کہہ کر جزو اپورا کرنے کی کوشش کرتا ہے کہ ”یہاں کے باشندے سرمایہ دار اور خوشحال ہیں۔“ (77)

سندھ میں سومرو کے اقتدار اعلیٰ کے جانشین ایک دوسرے قبیلے والے نکلے یعنی سمه جن کا

دور 1521ء کے لگ بھگ ختم ہو گیا۔ سمه حکمران مضبوط حکمران ثابت ہوئے اور ان کا اقتدار سومروؤں کے برعکس، سیوی (Sivi) (موجودہ بی بلوچستان) تک سارے علاقے میں پھیلا ہوا تھا۔

کچھ سرداروں نے شاہی فوج سے مکملی لیکن تجربہ سے انہیں فرمزاوہ کی طاقت کا خوب احساس ہو گیا یوں انہوں نے مستقبل کے تصادم کو نظر انداز کر دیا اور پھر یہ علاقہ تھا بھی شاہی دارالحکومت سے بہت دور لہذا شاہی افواج فوراً آبھی نہیں سکتی تھیں۔ دیگر سمه سرداروں نے اندھی قابلیت کے ساتھ ساتھ علمیت کا بھی ثبوت دیا جیسے جام نندو (Jam Nindo) جس کے دور میں تھٹھہ کا مشہور شہر پھر سے تعمیر کیا گیا جو بہت اہمیت کا حامل ہو گیا اور سندھ کا دارالحکومت بن گیا اور آخرا کراس کا سب سے بڑا مرکز بن گیا۔ مگر آخرا سمه سرداروں کے پاس نتوانے اجداد کی سی بہادری تھی نہ ہی فرات چنانچہ 1521ء میں ارغونوں نے سندھ کو فتح کر لیا۔ سمه اقتدار میں بھی سندھ کی تجارتی روایات برقرار رہیں۔ اب بطور جواس دور میں سندھ آیا تھا وہ سندھی تجارت کے بارے میں کچھ دلچسپ معلومات فراہم کرتا ہے۔ اب بطور کے نزدیک لاہری بندرگی جو سندھ کی اس وقت کی سب سے بڑی بندرگاہ تھی اور دہبل کی بندرگاہ کی جائشیں تھیں۔ بہت بڑی بندرگاہ تھی جہاں پر یمن (عرب) اور فارس کے بہت سے لوگ آیا کرتے تھے۔ (78) اسی دور میں اب اب طوطہ ہی ہمیں ڈیلٹانی تجارت کے بارے میں بلواسطہ شہادت بھی فراہم کرتا ہے یعنی جب وہ یہ کہتا ہے لاہری بندر کے ساتھ ساتھ تھٹھے سے اکٹھا ہونے والا حکومتی مالیہ تقریباً ساٹھ لاکھ روپیہ سالانہ ہوتا ہے۔ (79)

اگلے پانچ برس کے اندر اندر بابر دہلی کے شاہی تخت پر قابض ہو گیا اور شاہ حسن ارغون نے جو کہ سندھ کا حکمران تھا، اس بات کو زیادہ بہتر سمجھا کہ مغل بادشاہ کی حمایت کا دم بھرا جائے وہ اس کا ہوا خواہ ہو گیا اور سندھ کو مغل سلطنت میں شامل کر لیا گیا۔ پس یہ بات ثابت ہے کہ بندوستان میں مغلوں کے عروج تک سندھ کے بیرون دنیا سے بڑے مضبوط اور گہرے تجارتی تعلقات تھے۔

## References

1. Das, Dr. A.C., *Rigvedic India*. Calcutta; 1924, pp. 72-73.
2. Mujamdar. N.G., *Explorations in Sind*.
3. Kadim Sind.
4. Das, Dr. AC, *Rigvedic India*, Calcutta: 1924, p 72.
5. Mookerji, P.K., *History of Indian Shipping and their own ships from earliest times in the Persian Gulf etc.*, 1912, p. 86 and Ragozia, R., *Vedic India*, p. 306.
6. Schoff. W. H., *The Periplus of the Erythraean Sea*, 1912, p. 165.
7. Breasted, Dr. J.H, *Conquest of Civilization*, p 172.
8. Mookerji, R.K., *History of Indian Shipping and their own ships from earliest times in the Persian Gulf etc.*, 1912, p. 95. Herodotus speaks of Indian cotton as "The excellent wild cotton superior to sheep's wool of which the Indians made their clothes" vide Robinson, *India and the Western works*. pp. 24-25.
9. Mackay, Dr. E.J.H., "Bead making in Ancient Sind" *Jour. Am. Ori. Soc.*, Vol. 57, No. 1(1937).
10. Mackay, Dr. E.H.J., "Bead making in Ancient Sind" *Jour. Am. Ori. Soc.*, Vol. 57, No. 1(1937)
11. Mookerji. R.K., *History of Indian Shipping and their own ships from earliest times in the Persian Gulf etc.*, 1912, pp. 91-92.
12. Das, Dr. A.C., *Rigvedic India*, Calcutta; 1924, pp. 72-73.
13. Mookerji, R.K., *History of Indian Shipping and their own ships from earliest times in the Persian Gulf etc.*, 1912, p. 78 fn.
14. Ibid.
15. Das, Dr. A.C., op.cit, pp. 72-73.
16. Pascoe, Sir E.H., *Manual of the geology of India and Burma*, 1850, Vol. I, pp. 31-32.

17. P. 127 Trajan (Roman) during his Partition expedition traveled to the mouths of the Euphrates and watched the ships spreading their sails for India, (Rawlinson, Sir H.G., *Intercourse between India and the Western World: From the earliest times to the fall of Rome*, Cambridge University Press, 1916, p. 2) Trade between the Indus valley and Euphrates in no doubt very ancient. The earliest trace of this intercourse is probably to be found in the cuneiform inscriptions of the Hittite Kings of Mittani belonging to the 14<sup>th</sup> or 15<sup>th</sup> century B.C.
18. Mookerji, R.K., *History of Indian Shipping and their own ships from earliest times in the Persian Gulf etc*, 1912, p. 91.
19. Ibid., p. 131.
20. *Bombay Gazetteer*, Vol. I, Part I, p. 490.
21. Pithawala, Maneck B., "A geographical analysis of the Lower Indus Basin (Sind)" *JSHS*, Vol. II, Part I, pp. 28-29.
22. Rapson, E.J., *Ancient India*, Calcutta: Susil Gupta, p. 85.
23. Ibid., p. 85.
24. Ibid., p. 85 and Mookerji, R.K., *History of Indian shipping and their own ships from earliest times in the Persian Gulf etc.*, 1912, p. 84.
25. Mookerji, R. K., *History of Indian Shipping and their own ships from earliest times in the Persian Gulf etc.*, 1912, p. 84.
26. Breasted, Dr. J.H., *Conquest of Civilization*, p. 229.
27. Vincent, Rev. William. *Dissertation on the Voyage of Nearchus*, 1797, p. 10.
28. Vincent, Rev. William, op.cit., p. 13.
29. Rawlinson, Sir H.G., *Intercourse between India and the Western World From the earliest times to the fall of Rome*, Cambridge University Press, 1916, p. 71.
30. Ibid., p. 71.

31. Rawlinson, Sir H.G., op.cit., p. 161; Haig, M.R. Maj; Gen., *Indus Delta Country*, London: Kegan Paul & Co., 1894, pp. 24-25 and Schoff, W.H., *The Periplus of the Erythraean Sea*, New York: 1912, pp. 166-76.
32. Schoff, W. H., *The Periplus of the Erythraean Sea*, New York: 1912 pp. 286 and 37.
33. Ibid, p. 37 and Rawlinson, Sir H.G., op.cit, p. 77.
34. Schoff, W.H., op.cit., p. 77.
35. Schoff, W.H., *The Periplus of the Erythraean Sea*, New York: 1912, p. 37.
36. Ibid., p. 37-38.
37. Schoff. W.H., *The Periplus of the Erythraean Sea*, New York: 1912, p. 167.
38. Ibid., p. 168.
39. Rawlinson, Sir H.G., *Intercourse between India and the Western World: From the earliest times to the fall of Rome*, Cambridge University Press, 1916, p. 120.
40. Ibid., p. 125.
41. Schoff, W.H, op.cit., pp. 220 and 68.
42. Rawlinson, Sir H.G., op.cit., p. 125.
43. Rawlinson, Sir H.G., *Intercourse between India and the Western World: From the earliest times to the fall of Rome*, Cambridge University Press, 1916, p. 124. CostusKushtha (Sank) Kut Lakdi (modern) called also upler in Karachi. (Called Puchuk in the Far East). It is the root of Saussurea lappa henoz the Roman name Radix. It fetched 5 Denarii a lb in Rome.
44. Schoff, W.H., *The Periplus of the Erythraean Sea*, New York, 1912, p. 169.
45. Ibid., p. 169.
46. Ibid., p. 164.
47. Rawlinson, Sir H.G., op.cit, p. 126.
48. Schoff, W.H., op.cit., p. 169.
49. Rawlinson, Sir H.G., op.cit., p. 125.
50. Rawlinson, Sir H.G., *Intercourse between India and the Western World: From earliest times to the fall of Rome*,

Cambridge University Press, 1916, p. 102. Costus, Lycium and other cosmetics fetched high prices in Rome.

51. Bombay Government Records.
52. Schoff, W.H, *The Periplus of the Erythraean Sea*, New York: 1912, pp. 170-71.
53. Abbott, J, *A Reinterpretation of the Unhappy Valley*, Bombay: Oxford University Press, 1924, p. 70.
54. Ibid., p. 70.
55. Schoff, W.H., *The periplus of the Erythraean Sea*, New York: 1912, p. 172.
56. Ibid., p. 173.
57. Ibid., p. 173.
58. Mookerji, R.K., *History of Indian Shipping and their own ships from earliest times in the Persian Gulf etc.*, 1912, p. 168.
59. Ibid, p. 168.
60. Chach Nama, p. 11.
61. Ibid., p. 11.
62. Elliot, Sir H.M. and Dowson, John, *History of Indian as told by its own historians*, Vol. I, London, Trubner & Co., 1876, p. 139.
63. Elliot, Sir H. M. and Dowson, John, *History of Indian as told by its won historians*, Vol. I, London: Trubner & Co., 1876, p. 139.
64. Nizamuddin, Moulvi Noor Mohammad, *Tarikh-e-Sind* (Kadim Sind), Hyderabad: Sind Muslim Adabi Society, 1933, Vol. I, p. 140.
65. Elliot, Sir, H.M. and Dowson, John, *History of India as told by its own historians*, Vol. I, London: Trubner & Co., 1876, p. 120.
66. Elliot, Sir H. M. and Dowson, John, *History of India as told by its own historians*, Vol. I, London: Trubner & Co., 1876, p. 138.

67. Mookerji, R.K., *History of Indian Shipping and their own ships from earliest times in the Persian Gulf etc.*, 1912, p. 168.
68. McMurdo, James, "An account of the country of Sindh, with remarks on the state of Society, the Government, Manners and Customs of the People," *JRAS*, Vol. I (1834), pp. 223-257.
69. Elliot, Sir H. M. and Dowson, John, *History of India as told by its own historians*, Vol. I, London: Trubner & co., 1867, p. 37.
70. Ibid., p. 37.
71. Bulchand, Dayaram, *History of Sind* (Sindhi), 1920, p. 15.
72. Ibid., p. 15.
73. Bulchand, Dayaram, *History of Sind* (Sindhi), 1920 pp. 15-16.
74. Elliot, Sir H.M. and Dowson, Johan, *History of India as told by its own historians*, Vol. I, London: Trubner & Co., 1876, p. 77.
75. Ibid. p. 77.
76. Elliot, Sir H.H. and Dowson, John, *History of India as told by its own historians*, Vol. I, London: Trubner & Co., 1867, p. 77.
77. Ibid. p. 77.
78. Ibn-I-Batuta, *Travels in Asia and Africa*, London: Routledge Kegan Paul, 1929, p. 187.
79. Ibid., p. 187.



# علاقائی تعلق سے سندھ کی معاشرت اور معيشت (1750-1950)

کلارڈ مارکوٹس /ڈاکٹر مبارک علی

یہ مضمون کلارڈ مارکوٹس (Clarke Markovits) کی کتاب ”ہندوستانی تاجر و مارکٹ گلوبل دنیا 1947-1750“ سندھ کے تاجر بخارا سے پناناما تک“ ہے۔ The Global World of Indian Merchants, 1750-1947: Traders of Sind from Bukhara to Panama. Cambracedge 2000. کے دوسرے باب کا ترجمہ ہے۔ کلارڈ مارکوٹس نیشنل سینٹر آف سائنسی فریز ہے۔ لیکن اس کے ڈائریکٹر ہیں۔

جنوب ایشیا کی تاریخ میں سندھ ایک فراموش شدہ اور نظر انداز کیا ہوا علاقہ ہے، اس کی وجہ یہ ہے کہ یہ سرحدی پر واقع ہے۔ ہندوستان اور خراسان کے درمیان ہونے کی وجہ سے یہ ان کو دونوں علاقوں کو ملانے کا کام کرتا تھا۔ خراسان میں جنوبی افغانستان، بلوچستان اور جنوب مشرقی ایران شامل تھے جہاں ایرانی کلچر کا زبردست اثر تھا، سندھ و قندهار فتحاً شامل ہندوستان میں قائم ہونے والی سلطنتوں کے تابع بھی رہا۔ اٹھارویں صدی کے اوپر میں کلہوڑہ اور نالپر حکمران خاندانوں کے عہد میں اس نے مقامی سیاسی نظام کی تشكیل کی، جسے قبائلی کفیلی ریشن کہا جا سکتا ہے جو کہ اس قبل تھی کہ ایشیا کے سب سے بڑے نہری نظام کو زیریں سندھ میں نہ صرف ترقی دے

سکے بلکہ اس کو برقرار بھی رکھ سکے۔ سندھ پر حکومت برطانیہ نے قبضہ کرنے سے پہلے سندھ کے مخالف پروپیگنڈے کی جمیں چلائی اور اسے بدنام کیا اور یہ کہا گیا کہ یہ ایک پس مندہ ریاست تھی کہ بس کے حکمراء جابر و ظالم تھے۔ لیکن تاریخی شواہد بتاتے ہیں کہ ایسا نہیں تھا۔ (1) اس سلسلہ میں خصوصیت سے غیر اور اس کے ہمنواوں نے سندھ کے ہندوؤں اور ان پر ہونے والے مظالم کا بڑا تذکرہ کیا ہے تاکہ اس کو وہ اپنے حملہ اور سندھ پر قبضہ کا جواز پیش کر سکیں؛ اگرچہ بعد میں غیر نے خود اس قبضہ کو ”بِدْمَعَاشِيْ“ کا ایک قدم، ”کہا تھا۔ (2) اس لیے ہندوؤں کا ناؤ آبادیات سے پہلے اور بعد میں سندھ کی تاریخ میں کیا کردار رہا ہے یہ انتہائی اہم سوال ہے کیونکہ اس کے مطالعہ کے بعد ہی سندھ کی تاریخ واضح طور پر ہمارے سامنے آتی ہے۔

### سندھ کی تجارت: 1750 سے پہلے کا پس منظر

سندھ برصغیر کا ساحلی علاقہ ہے، خلیج فارس کے قریب ہونے کی وجہ سے ابتداء ہی سے یہ اس سے تجارتی تعلقات رکھتا تھا۔ اس نے وسط ایشیا اور برصغیر کو بھی تجارتی طور پر ملانے کا کام کیا۔ اس طرح خشکی اور سمندری دونوں راستے اس کی تجارتی اہمیت کو تعین کرتے تھے۔ (3) یہاں یہ کہنے کی ضرورت نہیں کہ ہزار پکے تہذیبی دور میں مونہجود رواں میسوپوٹامیہ کے درمیان تجارتی تعلقات تھے، لیکن یہ بتانا ضروری ہے کہ آٹھویں صدی میں عربوں کی سندھ کی فتح کی وجہ بھی تجارتی تھی۔ (4) عربوں کی فتح کی ایک وجہ انڈس ڈیلٹا میں واقع بندرگاہ یا بندرگاہوں پر قبضہ کرنا تھا۔ دہلی کی بندرگاہ پانچویں صدی عیسوی میں اہمیت کی حامل ہوئی جب اس پر ایران کے ساسانیوں کا قبضہ تھا اور 632ء میں یہاں پر عربوں کے جہاز پہلی مرتبہ آئے۔ 711ء میں محمد بن قاسم کا قبضہ عرب فتح کی ابتداء تھی۔ اس وقت کے سندھ کے بارے میں ایک مصنف کی رائے تھی کہ بحر ہند کی تجارت کا انحصار سندھ پر ہے۔ اس کے خشکی کے راستے تجارتی قافلوں کی راہ گزر ہیں۔ (6) عربوں کی فتح سندھ کے بعد سندھ اسلامی امپائر کا ایک حصہ بن گیا اور خلیج فارس و مشرق وسطی سے اس کی تجارتی سرگرمیاں اور زیادہ بڑھ گئیں۔ دہلی کی بندرگاہ بارہویں صدی تک انتہائی اہم رہی۔ (7) جب دہلی کی بندرگاہ کا زوال ہوا تو متوازی طور پر لاہوری بندرگاہ قائم عمل میں آیا۔ جو ٹھنڈھے کے شہر کی تجارتی وکار و باری مرکز ہونے کی وجہ سے اہمیت اختیار کر گئی 1330 کی دہائی میں ابن بطوط نے

اس بندرگاہ کی سیر کی تھی۔ (8) ہمیں ان لوگوں کے بارے میں زیادہ معلومات نہیں ہیں کہ جوان دنوں تجارت میں مصروف تھے۔ یہ ضرور ہے کہ اس عہد میں عرب تاجر اور سندھ کے تاجر و علیحدہ گروپوں میں تقسیم تھے۔ (9) یہ کہنا مشکل ہے کہ کیا پندرہویں صدی سے پہلے بھی ہندو تاجران سرگرمیوں میں شامل تھے؟

سندھ کے بنیوں کے بارے میں پہلا ذکر عرب اور پرتگیزی دستاویزات میں ہے کہ جن کا تعلق موقط سے تھا۔ یہ ذکر پندرہویں صدی کے اواخر میں آیا ہے۔ ٹھٹھے کے بارے میں کہا گیا ہے کہ یہ ”مقطک کا سب اہم ساتھی ہے اور مزید کہا ہے کہ ہندو بھائیہ سندھ اور عرب کے درمیان تجارت کرنے والے لوگ ہیں۔“ (10) یہ لوگ پرتگیزی جہاز استعمال کرتے تھے اور ان کے موقط میں تجارتی گودام تھے۔ جب پرتگالیوں نے ہر مزکی بندرگاہ پر قبضہ کر لیا تو ان کی دستاویزات کے مطابق سندھ سے تجارت کے نتیجے میں دس فیصد کشم ریونیو حاصل ہوتا تھا۔ ڈیگو دا کوٹوا (Diego de Couta) کے مطابق ٹھٹھہ کا شہر مشرق کے امیر ترین شہروں میں سے ایک تھا۔ (11) ٹھٹھہ کی خوش حالی کی ایک وجہ تو اس کی کپڑے کی صنعت تھی، جو کہ اعلیٰ کوائی کی تھی، اس میں کاشن کے کپڑوں کی مختلف فتمیں تھیں جن میں سادہ کیر، بافتہ، چھینٹ اور سلک کا بارہا ہوا اعلیٰ قسم کا کپڑا قابل ذکر تھیں۔ (12) ٹھٹھہ میں پنجاب اور شمالی ہندوستان سے تجارتی قافلے دریائی راستوں کے ذریعہ اپنا مال لاتے تھے۔ سولہویں صدی میں جب کہ زیریں سندھ مغل سلطنت کا ایک حصہ بنا ہے تو اس کے بعد سے ٹھٹھہ کی خوش حالی میں کی آگئی تھی کیونکہ اب خلیج فارس کی تجارت دوسری مغل بندرگاہوں سے ہونے لگی تھی۔ 1640ء کی دہائی میں ٹھٹھہ کو ایک بار پھر تھوڑے وقت کے لیے اہمیت ملی کہ جب یہاں ایسٹ انڈیا کمپنی نے پرتگالیوں کو نکال دیا ستر ہویں صدی کے اوائل میں لاہوری بندر میٹی کے جمع ہونے کی وجہ سے استعمال کے قابل نہیں رہا اس نے ٹھٹھہ اور بندرگاہ دونوں کو زوال پذیر کر دیا۔ اگرچہ مغلوں نے ایک اور بندرگاہ ”اور گ بندر“ کو ترقی دینے کی کوشش کی مگر تجارت شاہ بندرا اور کھڑک بندرا کی جانب منتقل ہو گئی، لیکن یہ دونوں خوش حالی کی اس اشیج تک نہیں پہنچ سکیں کہ جو ٹھٹھہ کو حاصل ہوئی تھی۔ یہاں پر کچھ ایسے شواہد ملتے ہیں کہ ستر ہویں صدی میں جبکہ سمندری تجارت زوال کی حالت تھی تو اس زمانے میں مقامی سندھی بننے تجارت میں آگئے بڑھ رہے تھے۔ انہوں نے پرتگیزی جہازوں پر انحصار کرنے کے بجائے اپنے جہازوں

میں سامان تجارت بھیجا شروع کر دیا تھا۔ الکرٹر رہمنشن جو 1699ء میں سندھ آیا تھا اس نے لکھا ہے کہ یہاں پر تجارت ہندو تاجر گروں کے ہاتھ میں ہے۔ (13) اگرچہ ٹھنڈھ کا زوال شروع ہو چکا تھا، لیکن اس کے بھائیہ تاجر اس وقت بھی موقط میں تجارت میں مصروف تھے جہاں انہوں نے شہر میں پہلا مندر تعمیر کیا تھا۔ (14) ایسے شواہد ہیں کہ انہوں نے اپنی تجارت کو خلیج کے دوسرے علاقوں میں بھی پھیلا دیا تھا جیسے جرین کے جزیروں میں۔ لیکن سندھ کے بھائیہ اکیل نہیں تھے جو تجارت میں مشغول تھے سیٹھ ناؤل نے جوانی سویں صدی میں کراچی کا اہم تاجر تھا اس نے اپنی یادداشتوں میں لکھا ہے کہ اس کے اجداد سیٹھ بھو جوں، اور اس کا خاندان جن کا تعلق سہون شہر سے تھا 1720ء میں وہ کھڑک میں آ کر آباد ہوئے یہاں انہوں نے اپنی تجارت کمپنی قائم کی۔ جس کے گماشہ موقط میں تھے اور پھر ان کے نمائندے بو شہر، شیراز اور جرین میں تھے۔ (15) 1720ء کی دہائی میں جب کھڑک ہندو کا زوال ہوا تو سیٹھ بھو جوں نے کراچی کی بندرگاہ کی تعمیر میں اہم کردار ادا کیا۔ اس کی تعمیر اور حفاظتی فصیلوں کے بننے کے بعد اس پر کھوڑا حکمرانوں نے قبضہ کر لیا، لیکن جلدی انہوں نے اسے قلات کے خال کے حوالے کر دیا جو کہ اس وقت بلوجستان کا ایک اہم حکمران تھا۔ اس طرح پاکستان کے اس بڑے شہر کی ابتداء ایک ہندو بننے نے کی تھی۔ یہ اخباروں میں صدی کے اوآخر کی بات ہے کہ اس بندرگاہ میں ناپر حکمرانوں نے دلچسپی لینی شروع کی۔

اخباروں میں صدی کے نصف تک سندھ سمندری دریائی اور ٹھنڈھ کے راستوں کے ذریعہ شہابی ہندوستان اور خلیج فارس اور عرب ملکوں کو تجارتی طور پر ملانے کا کام کرتا رہا۔ اس کے تاجر گروں کی خوشحالی کا دار و مدار اس علاقہ کی اپنی پیداوار اور صنعت پر تھا۔ ٹھنڈھ اپنے بندرگاہ کے زوال کے بعد بھی کپڑے کی صنعت کی وجہ سے متاز شہر رہا سندھ کے تاجر گروں میں ہندو بننے سب سے زیادہ کامیاب تاجر تھے۔ اگرچہ مسلمان بھی تجارت میں تھے، مگر بیوں کو اس پیشہ میں شہرت تھی یہاں پر یہ سوال پیدا ہوتا ہے کہ آخیر کیا وجہ تھی کہ ایک ایسے ملک میں کہ جہاں مسلمان حکمران ہوں اور جہاں کی آبادی پندرہ ہوں سے اخباروں میں صدیوں تک اکثریت میں مسلمان ہو گئی ہوئی تھا۔ تجارت اور معیشت پر ہندوؤں کا تسلط ہو؟ یہ سوال ہے کہ جس پر بحث و مباحثہ ہوتا رہتا ہے۔ لیکن ہمیں یہاں پر بحث کی ضرورت نہیں ہے۔ دراصل اخباروں میں صدی سے پہلے کی سندھ کی سماجی اور معاشری تاریخ کے بارے میں زیادہ معلومات نہیں ہیں، اس لیے ہم اس کے بارے میں کوئی حقیقی فیصلہ نہیں

دے سکتے۔ اس سلسلہ میں ایک مقبول عام نظریہ تو یہ ہے کہ چونکہ قرآن شریف میں سود کو حرام قرار دے دیا ہے، لیکن جیسا کہ ایم رابنسن نے دلیل دیتے ہوئے کہا کہ اس کے باوجود مسلمان سود کے کار و بارے میں ملوث رہے۔ (16) دوسری صورت میں ہم دیکھتے ہیں کہ اکثر مسلمان ریاستوں میں ریونیوجم کرنے اور مالیہ کے انتظامات میں غیر مسلم اہل کار رہے ہیں۔ شاید اس کی وجہ یہ ہو کہ وہ سیاک طور پر کمزور اور عدم تحفظ کا شکار ہوتے تھے اور انہیں آسانی سے قابو میں رکھا جاسکتا تھا سندھ میں مالی امور کے انتظام کے لیے ہندوؤں کی ایک خاص برادری کو یہ کام سونپا گیا تھا جو کہ عامل کہلاتے تھے۔ ان کی ابتداء سندھ میں مغل تسلط کے بعد ہوئی انہوں نے یہاں بھی وہی کردار ادا کیا کہ جو شمالی ہندوستان میں کاستھوں نے مغل دربار میں کیا تھا۔ یہ بات قبل ذکر ہے کہ عاملوں کے عروج اور بنیوں کی ترقی دونوں متوازی طور پر ایک ساتھ نظر آتی ہیں۔ ایک ایسے ماحول میں کہ جب عامل ریونیو کے انتظام میں مصروف تھے بننے تجارت میں آگے بڑھ رہے تھے۔

### سندھ میں تجارت اور معاشرہ: 1843ء سے 1850ء ہندو بنیوں کا کردار

اٹھارویں صدی کے نصف میں سندھ کی تاریخ میں تبدیلی آئی، اگر اس سے پچھلے دور کے حالات کو دیکھا جائے تو تبدیلی کے ان رجحانات کے بارے میں پتہ چلتا ہے۔ یہ وہ اہم سیاسی تغیرات تھے کہ جنہوں نے تجارتی معاملات پر گہرا اثر ڈالا۔ پندرہویں صدی کے اوپر سے اٹھارویں صدی کے نصف تک زیریں سندھ اور اس کا شہر ٹھنڈہ اہم تجارتی مرکز تھا، جب کہ اس صدی کے آخر میں کراچی ایک متبادل بندرگاہ کی حیثیت سے ابھر رہا تھا۔ اس دوران میں بالائی سندھ اور اس کے شہر پنجاب شمالی ہندوستان اور وسط ایشیا کے تجارتی قافلوں کو زیریں سندھ کی بندرگاہوں تک لاتے تھے۔ وسط ایشیا اور شمالی ہندوستان کی تجارت کا زیادہ حصہ بالائی سندھ کو نظر انداز کر دیتا تھا، کیونکہ ملتان اس وقت تجارتی قافلوں کے لیے تجارت اور معیشت کا بڑا مرکز تھا۔

لیکن اٹھارویں صدی کے نصف میں تجارت نے جنوب کی جانب رخ موڑ لیا، جس کی وجہ سے بالائی سندھ کو فائدہ ہوا۔ اس کی وجہات سیاسی تھیں۔ دو اہم باتوں کی وجہ سے بالائی سندھ کی اہمیت بڑھ گئی۔ ان میں ایک وجہ تو ملتانی گرو بندی کا زوال تھا، جس نے ستر ہویں صدی میں شمالی

ہندوستان اور روس اور وسط ایشیا کے درمیان تجارت کے فروغ میں اہم کردار ادا کیا۔ اسٹفین ڈیل (Stephen Dale) نے ملتانی تاجروں کے زوال کا سبب روی ریاست کے اس بیصلہ کو قرار دیا کہ جس نے ہندوستانی تاجروں کو روس کی اندروںی تجارت سے خارج کر دیا تھا، ساتھ ہی روس اور ایران کے درمیان تجارت کو ممنوع قرار دے دیا تھا۔ (17) اس کے علاوہ دوسرے سیاسی حالات اس سے زیادہ موثر ثابت ہوئے۔ مثلاً ان حالات کو جے گمنیس (J. Gommensis) کی اس کا امپاری کا عروج کہتا ہے۔ (18) پتوں قبلہ جو خود کو درانی کہتا تھا، اس نے جو سلطنت قائم کی اس کا مرکز قندھار تھا۔ جس کی وجہ سے یہ شہر شمالی ہندوستان کے درمیان تجارت کا تعلق بن گیا۔ اس شمالی ہندوستان اور قندھار کے درمیان سب سے محقر راستہ بلوجستان اور بولان کا درہ ہو گیا، یہ کوئی کو بالائی سندھ سے ملاتا تھا اور اگر چل کر تھر کے ریگستان سے ہوتے جیسلمیر اور بیکانیز تک جاتا تھا۔ یہ راستہ کہ جواب تک نظر انداز تھا درانی سلطنت کے قیام کے بعد اچانک اس کی اہمیت بڑھ گئی۔ اس کی وجہ سے بالائی سندھ میں واقع شکار پور نے ملتان کی اہمیت کو گھٹا کر تجارتی شہر کی اہمیت حاصل کر لی۔ اگرچہ اس سلسلہ میں بہت سے حالات کی حیثیت سربست رازوں کی ہے، لیکن بہر حال یہ واضح ہے کہ اخہاروں میں صدی کے نصف میں شکار پور درانی سلطنت کا اہم مالی شہر بن کر ابھر اور اس شہر کے وہ خاندان کے جو ہندی کا کاروبار کرتے تھے وہ نہ صرف افغانستان بلکہ ایران و وسط ایشیا تک اپنے کاروبار کو پھیلائے ہوئے تھے۔ اگرچہ یہ تجارت کا بھی مرکز تھا، مگر اس کی تجارتی اہمیت اس قدر تھی، جس قدر کہ اس کی مالی حیثیت تھی یہ تاریخ میں پہلی مرتبہ ہوا کہ بالائی سندھ کے ایک شہر نے معاشری طور پر زیریں سندھ کے شہروں پر فوقيت حاصل کر کے انہیں ایک لحاظ سے پسمندہ کر دیا۔

اس دوران زیریں سندھ میں بھی تبدیلیاں آرہیں تھیں۔ ٹھنڈھ کے زوال کے بعد کراچی کی بندرگاہ ابھر رہی تھی۔ حیدر آباد ایک اہم شہر کے طور پر منظر عام پر آ رہا تھا کہ جس نے آگے چل کر سیاست اور کاروبار میں موثر طور پر حصہ لیا۔ ٹھنڈھ کا شہر لاہری بندر کے بند ہونے کے بعد دیریان ہو گیا تھا اور اپنی تجارتی اور اقتصادی حیثیت کو بیٹھا تھا۔ اس کے نتیجہ میں اس کے بھابھیہ تاجر کو جنہیں 1785ء کے بعد سے اپنے حریف کچھی بھابھیہ تاجروں سے واسطہ پڑا، انہوں نے جلد ہی مسقط کی تجارت پر قبضہ کر کے، انہیں پیچھے دھکیل دیا۔ (19) ٹھنڈھ اب صرف صنعت و حرفت کی پیداوار کا شہر

روہ گیا کہ جو صرف مقامی ضروریات کی اشیا پیدا کرتا تھا، میں الاقوامی تجارت سے اس کا رابطہ کٹ گیا۔ اگرچہ بھائیہ تاجر خلیج فارس میں اہم تجارتی برادری کی حیثیت سے باقی رہے اور بعد میں انہوں نے بحرین میں موتویوں کی تجارت کے فروع میں حصہ لیا۔ لیکن 1750 کے بعد کراچی سنده کی اہم بندرگاہ بن گیا۔ جب سنده کے نالپر میرلوں نے اسے قلات کے خان سے واپس لیا ہے تو انہوں نے بندرگاہ کی ترقی میں دلچسپی لی۔ اس نئی بندرگاہ پر نہ صرف سنده کے تاجر آئے بلکہ کچھ اور کاشمیا اور سہند و مسلم تاجریوں کی برادریاں یہاں آ کر آباد ہونا شروع ہوئیں، جس سے اس شہر کو کاسموپولیٹن درجہ دے دیا۔ ایک دوسرا شہر کو جو تیزی سے ترقی پذیر ہوا وہ حیدر آباد تھا۔ (20) جسے 1769ء میں لکھوڑا حکمران نے نیروں کوٹ کے مقام پر آباد کیا تھا۔ یہ شہر چھلیلی نہر کے ساتھ ساتھ آباد ہوا۔ اگرچہ لکھوڑا اسے اپنادار اسرائیلی سلطنت بنانا چاہتے تھے، مگر اس منصوبہ کو پورا کرنے والے ان کے نالپر مرید تھے کہ جنہوں نے 1782ء میں لکھوڑوں کو نشست دے کر اور ان کے دارالسلطنت خدا آباد کو کہ جو ہوں کے قریب تھا، مسماں کر کے حیدر آباد کو اپنا مرکزی مقام منتخب کیا۔ یہ معلوم نہیں ہوا کہ آخروہ کون سی وجہات تھیں کہ جن کی وجہ سے انہوں نے یہ فیصلہ کیا، لیکن ظاہر ایسا ہوتا ہے کہ وہ اپنے اور اپنے نام نہاد افغان حکمران کے درمیان کہ جنہیں وہ خراج دیتے تھے طویل فاصلہ رکھنا چاہتے ہوں گے یہ بھی ہو سکتا ہے کہ کراچی کی ابھرتی ہوئی بندرگاہ کے نزدیک اس کی قربت بھی ایک وجہ ہو سکتی ہے۔ اگرچہ حیدر آباد سیاسی اور فوجی سرگرمیوں کا مرکز تھا، لیکن یہاں دربار ہونے کی وجہ سے تاجر اور بیکر ز صنعت کا اور ہنرمند اس سے گہرا تعلق رکھتے تھے۔ اس کے علاوہ یہ شہر ایک ایسے تجارتی راستہ پر واقع تھا کہ جہاں سے تجارتی قافلے تھر کے ریگستان سے ہوتے ہوئے، عمر کوٹ بائز میر سے ہو کر جو دھپور تک پہنچتے تھے۔

اٹھارویں صدی کے ختم ہوتے ہوئے زیریں سنده کے تجارتی نظام میں مکمل تبدیلی آچکی تھی، اب تک جو کام ٹھٹھھہ شہر کرتا تھا، اب اس کی جگہ کراچی نے لے لی تھی۔ اور حیدر آباد بھی اس میں اپنا حصہ بثا رہا تھا۔ اس دوران شکار پور میں صنعت اور تجارت کا مرکز بن کر ابھر رہا تھا جس کی وجہ سے بلائی سنده کی اہمیت بڑھ رہی تھی اس کا یہ ابھار افغانستان میں درانی سلطنت کا محتاج تھا اگرچہ شکار پور کے راستے وسط ایشیا تجارتی قافلے جاتے تھے اور اس کے حیدر آباد اور کراچی سے بھی تعلقات تھے جو کہ بہت زیادہ قریبی نہیں تھے، لیکن یہ کہنا درست نہیں ہے کہ اٹھارویں صدی کے

آخر میں سندھ ہندوستان اور وسط ایشیا خلیج فارس کے درمیان اہم تجارتی اور معاشری مرکز تھا۔ زیریں سندھ اور بالائی سندھ کے درمیان فرق موجود ہا۔ شکار پور 1824ء تک افغانستان کے زیر نگین تھا، اس کے بعد یہ نالپر حکمرانوں کے تسلط میں آیا۔

اندیشہ صدی کی ابتدائی دہائیوں میں جو ایک اہم تبدیلی سندھ کی تجارت میں آئی وہ یہ تھی کہ یہ مالوہ کی افیم کے سلسلہ میں وسط ہند اور چین کے درمیان ایک رابطہ بن گیا۔ اگرچہ یہ اس تجارت کا کوئی راستہ تو نہیں تھا، مگر یہ تبدیلی اس لیے آئی کہ افیم کی تجارت کے سلسلہ میں ایسٹ انڈیا کمپنی اور مقامی ہندوستانی تاجریوں میں تصادم ہوا، جس نے سندھ کے راستہ چین کے لیے افیم کی تجارت کے راستے کھول دیئے۔ اگرچہ مالوہ افیم کی تجارت کے بارے میں پوری معلومات اب تک دستیاب نہیں ہیں۔ مگر یہ حقیقت ہے کہ مالوہ افیم کی تجارت 1770 سے 1870 تک نے سرمایہ کی بڑھوٹری میں اہم عنصر تھی۔ اور یہ کہ ہندوستان میں مختلف تجارتی جماعتوں نے اس کے منافع سے خوب سرمایہ کا لٹھا کیا۔ اس کے ثبوت میں یہاں کچھ اعداد و شمار دیئے جاتے ہیں۔ ہمارا تعلق اس پوری داستان سے صرف اتنا ہے کہ جس میں 1820 کی دہائی سے 1830 کی دہائی تک سندھ کی تجارت و معیشت اس سے اثر انداز ہوئی کہ یہ زمانہ 1843ء میں سندھ پر برطانوی قبضہ سے پہلے کا ہے۔

یہ 1821ء کی بات ہے کہ برطانوی حکومت ہند کے نوٹس میں سندھ کے اس چکروار راستے کے بارے میں معلوم ہوا کہ جو مالوہ کی افیم کے لیے استعمال ہوتا تھا، لیکن یہ ممکن ہے کہ یہ راستہ پہلے ہی سے استعمال ہوتا ہوئی تجارت اس وقت سے شروع ہوئی جب ایسٹ انڈیا کمپنی نے یہ فیصلہ کیا کہ مالوہ کی تمام افیم خرید کر اس پر اجارہ داری قائم کی اور اس کی تجارت کے لیے صرف برطانوی عادتوں اور ان کے راستوں کو مخصوص کر دیا۔ اس پر ہندوستان کے مقامی تاجریوں نے برطانوی پالیسی کی مخالفت میں افیم کی تجارت کے لیے سندھ کے راستے کو منتخب کر لیا۔ یہ راستہ جیسا کہ سرکاری دستاویزات میں بیان کیا گیا ہے پالی (Pali) سے شروع ہوتا تھا جو کہ جودھپور کے راجہ کا علاقہ تھا، یہاں پر مالوہ کی مختلف منڈیوں سے افیم خرید کر لائی جاتی تھی، جن میں کہ سب سے متاز اجین کی منڈی تھی، یہاں سے اونٹوں پر لاد کر یہ تھر ریگستان پار کر کے جیسلمیر آتی تھی اور پھر عمر کوٹ کے راستے وادی سندھ اور کراچی کی بندگاہ پر۔ یہاں کشیوں میں لاد کر اسے ہندوستان کے

پرنسپلیزی علاقہ کی بندرگاہ داماؤ لے جایا جاتا تھا اور پھر مکاؤ کی بندرگاہ پر چین کی منڈیوں کے لیے لے جائی جاتی تھی۔ (21)

فروری 1822ء میں بمبئی کے روئیوڈ پارٹمنٹ نے اپنے ایک خط میں جو کہ فورٹ ولیم کے حکام اعلیٰ کو لکھا گیا تھا، اس میں اس احکامات کا ذکر کیا ہے کہ ب्रطانوی عہدیداروں نے اس خفیہ تجارت کو روکنے کے سلسلہ میں کیے تھے اور ان اقدامات سے آگاہ کیا تھا کہ جن کے ذریعہ ب्रطانوی علاقے اور اس کی حمایتی ریاستوں میں اس تجارت کو روکنے کی غرض سے کیے تھے تاکہ اس پر اس قدر رختی کی جائے اور اس کو اس قدر مشکل بنایا جائے کہ افیون کے ان تاجریوں کے لیے یہ غیر منافع بخش ہو جائے۔ مزید کہا گیا ہے کہ اگر جیلیمیر اور پالی کے راستوں کو بند کر دیا جائے اور امیران سندھ کو مجبور کیا جائے کہ وہ سندھ کے علاقے سے افیون کی تجارت کی اجازت نہ دیں، خصوصیت سے کراچی کی بندرگاہ کو استعمال نہ کرنے دیں۔ لیکن ساتھ ہی میں یہ بھی کیا گیا کہ کمپنی کی حکومت ایک ایسی حکومت سے کسی قسم کی حمایت یا مدد کی کے لیے کیا تو قوع کر سکتی ہے کہ جس کی پالیسی سے ہم متفق نہیں ہیں اور جس پر ہم شک کرتے ہیں۔ اس کے بعد آٹھ سالوں کے اندر تجارت میں اتار چڑھاو رہا۔ (22) لیکن اس دوران میں ب्रطانوی حکومت کی یہ کوشش کہ ان ریاستوں سے کہ جہاں جہاں سے یہ راستے گزرتے تھے ان سے معابدوں کے بعد اس تجارت کو روک دیں لیکن ان کی یہ کوشش مکمل طور سے ناکام ہوئی۔

1830ء میں حکومت نے افیون کی تجارت پر پابندیوں کی اس پالیسی کو ترک کر دیا، اور اس بات کی کوشش کی کہ مالوہ افیم کی تجارت کو داماڈ کے بجائے ان راستوں کے ذریعہ کرے کہ جن سے بمبئی کو فائدہ ہو، لیکن اس میں بھی زیادہ کامیاب نہیں ہوئی۔ مالوہ کی افیم داماڈ اور کراچی کے ذریعہ 1838ء تک چین تک پہنچتی رہی۔ ایک ب्रطانوی عہدیدار کی 1837ء کی رپورٹ کے مطابق کراچی کے ذریعہ ہونے والی تجارت برآمدی تجارت کا ایک بڑا حصہ تھی۔ تجارت کی اس اہمیت کے ساتھ ساتھ اس نے سندھ کو ہندوستانی تجارتی سہم سے ملا دیا کہ جو چین، جنوب مغربی ایشیا اور وسطی ہندوستان کے درمیان تھا۔ کیا یہی وجہ تو نہیں تھی کہ ب्रطانیہ نے سندھ پر قبضہ کرنے کا فیصلہ کیا تاکہ اس طرح تجارت کے اس راستے کو بند کر دیا جائے۔ اس موضوع پر حال ہی میں ایک مقالہ میں اس کا تجزیہ کیا گیا ہے۔ (23) میں اس موضوع پر زیادہ تو نہیں کہوں گا، مگر اس کی جانب اشارہ

ضرور کروں گا کہ 1839ء میں جب برطانوی افواج نے کراچی پر قبضہ کیا ہے تو انہوں نے موثر طریقے سے پالی سے کراچی کے راستے کو بند کر دیا اور افیون کی تجارت بھی کے ذریعہ ہونے لگی۔ یہ وہ کام تھا کہ جس کی کامیابی کے لیے انہوں نے بیس سال تک کوشش کی تھی۔

مختلف دستاویزات کے شواہد سے یہ بات ثابت ہوتی ہے کہ اس تجارت میں بننے والے راست شریک نہیں تھے، تو وہ مالوہ سے افیم کی خریداری کر رہے تھے اور نہ ہی اسے جہازوں کے ذریعے کراچی سے داماڈ بھوار ہے تھے۔ اس کاروبار میں ایک طرف تو مالوہ کے سامان کارجن کی اکثریت گجراتی اور مارواڑی تھے اور جو کہ مالوہ میں آباد ہو گئے تھے اور جن کے اس علاقہ کی مقامی ریاستوں سے گہرے روابط تھے، خاص طور سے گوالیار اور انورے، یہ وہ علاقے تھے کہ جہاں افیم کی کاشت ہوتی تھی، دوسری طرف ان کے ساتھ پاری اور گجراتی سینھے جن کا تعلق بھبھی، احمد آباد، سورت سے تھا اور کچھ پور بندرا اور کچھ کی مقامی ریاستوں کے باشدند۔ تھے اس تجارت کے نتیجے میں سندھ کے بنیوں کو جو منافع ہوا، اس کی تفصیل مختلف مأخذوں سے اکٹھی کی گئی ہے۔ ان بنیوں نے ایک طرح سے ”مُل میں“ کا کردار ادا کرتے ہوئے قافلوں کی دیکھ بھال کی اور مختلف ٹیکسوس کی ادائیگی کرنے میں ان کی مدد کی۔ اگرچہ تجارتی قافلے پالی میں مارواڑی تاجریوں کی مدد سے منظم ہوا کرتے تھے، لیکن جیسا کہ برزنہ میں بتاتا ہے کہ مارواڑی اونٹ ایک حد تک تحریر کے ریگستان میں سفر کر سکتے تھے، اس کے بعد سامان کو سندھ کے اونٹوں پر لا دا جاتا تھا، اس میں بنیوں کی مدد درکار ہوتی تھی۔ لیکن منافع کا خاص ذریعہ ٹیکسوس کی ادائیگی میں تھا جو کہ اس پورے سامان پر ادا کیا جاتا تھا جو کہ مالوہ نے داماڈ جاتا تھا۔ (24) سندھ کے بننے اس ادائیگی پر اپنا کمیشن وصول کرتے ہوں گے۔ اگرچہ سندھ کی حکومت جو ٹیکسوس لگاتی تھی، اس کی شرح کے بارے مختلف اعداد و شمار ہیں، اور یہ کہ یہ ہر سال بدلتے بھی رہتے تھے، لیکن اس میں کوئی شک نہیں کہ کچھ سالوں میں افیم کے ٹیکسوس سے سندھ کو خاصی رقم وصول ہو جاتی تھی نومبر 1830 میں ہنری پوٹخن نے اپنے سندھ کے ایجنت کا ایک خط بھی روانہ کیا جس میں تحریر تھا کہ 1830ء میں 2 ہزار 4 سو اونٹوں کے سامان پر جو ڈیوٹی ادا کی گئی وہ 5 لاکھ 4 ہزار روپیہ تھی 235 روپیہ ہراونٹ سے لیے گئے کہ جس پر 8 سو روپیہ مبتدا سامان لا دا ہوا تھا) (25) مارچ 1839ء میں الکوئنڈر برزنے ان ڈیوٹیز کی تفصیل دی ہے کہ جو سندھ کی حکومت نے 1838ء میں افیون کی تجارت پر لگائی تھیں۔ (26) 234 کوڈا یا کاشانی

روپیہ تھے (یہ دو کرنسیاں اس وقت سندھ میں استعمال ہوتی تھیں) جو کہ ایک اونٹ کے سامان پر لیے جاتے تھے (ہراونٹ پر دو صندوق ہوتے تھے) کمپنی کے حساب سے یہ 200 روپیہ کے برابر رقم تھی۔ یہ اس کے مقابلہ میں کافی کم تھی کہ جو کمپنی ایک صندوق پر وصول کرتی تھی، جو کہ 125 روپیہ تھی۔ ڈیوٹی کراچی میں وصول کی جاتی تھی، لیکن کچھ ڈیوٹی میرپور میں بھی لے لی جاتی تھی کیونکہ یہاں پر میرپور خاص کی حکومت حیدر آباد کے امیروال سے علیحدہ تھی۔ 1848ء کی ایک برطانوی دستاویز میں حیدر آباد کے تاجروں کے لیے افیم کی تجارت کے جو فائدہ تھے اس کے بارے میں ایک جگہ ذکر آ گیا ہے۔ (27) ایک اور رپورٹ میں اشارہ کیا گیا ہے کہ شکارپور کے تاجروں بھی اس منافع میں شریک تھے۔ لیفشنٹ لیچ (Leech) نے اپنی رپورٹ میں اس تجارت پر کہ جو پالی اور شکارپور کے درمیان تھی، افیم کی تجارت کا ذکر نہیں کیا، لیکن اس سرمایہ سے کہ جو شکارپور کے تاجروں نے تجارت میں لگایا تھا اور اس منافع کی شرح سے جو اس سے حاصل ہوا، اندازہ لگایا جاسکتا ہے کہ انہوں نے افیم کی تجارت میں کافی سرمایہ کاری کر رکھی تھی۔ (28) 1839ء میں مالوہ افیم کی تجارت کو جب مکمل طور پر ختم کر دیا گیا، تو اس کی وجہ سے شکارپور، کراچی اور حیدر آباد کے تاجروں کو سخت نقصان ہوا۔

وہ برطانوی سیاح کہ جو سندھ پر برطانوی قبضہ سے پہلے آئے تھے، وہ اس تضاد کو دیکھ کر پریشان تھے کہ جس میں ہندو معاشری طور پر معاشرہ میں سلطان رکھتے تھے، جب کہ مسلمان سیاسی طور پر باقتدار تھے۔ لیکن اس تضاد کا تجزیہ کرتے ہوئے انہوں نے زبردست غلطی کی ہندو دراصل سیاسی معاملات میں معاون کی حیثیت سے شریک تھے۔ ٹالپر دور حکومت میں سندھ کے عامل ریونیو انتظامیہ اور دوسرے سیاسی معاملات میں انتہائی اہم کردار ادا کرتے تھے اس وجہ سے وہ سندھ میں ایک سیاسی طاقت تھے۔ سندھ میں ہندو جاگیر دار بھی تھے، اگرچہ ان کی تعداد بہت کم تھی۔ عاملوں اور تاجروں کو یہ اجازت تھی کہ وہ بھیار کھسکتے تھے۔ یہ بات دلچسپی کا باعث ہو گی کہ 1790ء میں ٹالپر والے کے خلاف کراچی کا دفاع کرنے والے ہبائی کے ہندو بنیت ہے جو خان قلات کے ماتحت تھے اور آخر میں انہوں نے ٹالپر میروال کے حق میں دست برداری کی۔ (29) ہندوؤں کی بزرگی کے بارے میں جو روایات مشہور ہیں وہ مسلمان مراد اور برطانوی عہدیداروں کے ذہن کی پیداوار ہیں۔

برطانوی حکومت کا سندھ کے ہندوؤں کے بارے میں متذبذب قسم کا روایہ تھا ایک طرف وہ ان کے ساتھ شفقت آمیز سلوک کرتے تھے کیونکہ ان کے خیال میں یہ مسلمانوں کے مذہبی تعصبات اور تنگ نظری کے شکار لوگ تھے۔ دوسری طرف وہ انہیں چالاک تاجر کی حیثیت سے دیکھتے تھے جو لامپ اور طمع میں غریب کسانوں کا استھصال کرتے تھے اور فضول خرچ زمینداروں کو قرض دے کر لوٹتے تھے ان کے اس کردار کی وجہ سے وہ ان سے نفرت کرتے تھے۔ یہ تاثر کہ سندھ کے ہندو مسلمانوں کے تعصب کا شکار تھے برطانوی فتح سندھ سے پہلے یہاں آنے والے برطانوی سیاحوں نے قائم کر دیا تھا، خصوصیت سے جس بروز نے۔ لیکن وہ یہ بھی لکھ رہا تھا کہ ”ریونیو کی انتظامیہ پر ہندوؤں کا تسلط تھا“، اس نے ان کے بارے میں لکھا کہ ”بجیتی طبقہ کے دربار میں ان کو پسند نہیں کیا جاتا ہے اور نہ ہی ملک میں ان کا کوئی اثر واخترام ہے حالانکہ وہ دولت مند ہیں“ (30) اس نے ایک واقعہ کا بھی ذکر کیا ہے کہ جس میں میر مراد علی نے ہندوؤں کے خلاف سخت الفاظ استعمال کیے تھے۔ (31) 1843 کے واقعات کے فوراء بعد نپیر (Napier) اور اس کے ساتھیوں نے ہندوؤں کو یہ تاثر دیا کہ برطانوی فتح دراصل مسلمانوں کے تسلط سے ان کی آزادی ہے۔ یہ برطانوی حملہ اور فتح کو ایک اخلاقی جواز دینا تھا جس کے قبضہ کی اصل وجہ معاشری اسباب تھے۔ نپیر کے ایک تقدیم نگار ایسٹ وک (Eastwick) نے اس سلسلہ میں کہا کہ اگر ہندو مسلمانوں کے ہاتھوں اس قدر غصہ کا شکار تھے تو آخروہ وہاں سے فرار ہو کر روا اور فیض رسائی برطانوی علاقے میں کیوں نہ آ گئے کہ جوان سے بہت قریب تھا۔ (32)

اسی طرح یہ سوچنا بھی غلط ہے کہ ٹالپروں کی حکومت میں ہندو مسلمانوں کے تعلقات مثالی تھے۔ یہ دلیل دی جاتی ہے کہ قبل از نوا آبادیاتی سندھ میں ہندو اور مسلمان دونوں ایک خاص مرحلہ پر خود کو علیحدہ علیحدہ کیونٹی سمجھتے تھے، سیٹھ ناؤں میں ہوت چند کی یادداشتیوں میں 1831ء کے ایک واقعہ کا ذکر ہے کہ جس میں ہندو مسلم فسادات نے پورے علاقہ کو اپنی لپیٹ میں لے لیا تھا۔ سیٹھ ناؤں کا باپ سیٹھ ہوت چند اس وقت سندھ کا سب سے بڑا مالدار شخص تھا جب یہ فرقہ وارانہ فساد میں ملوث ہوا تو اسے مسلمان مجمع نے کپڑا لیا اور مجبور کیا کہ وہ مسلمان ہو جائے۔ اس وقت یہ افواہیں بھی تھیں کہ اس کی زبردستی ختنہ کر دی گئی تھی، جو کہ صحیح نہیں تھی۔ آخراً میر مراد علی نے اس معاملہ میں دخل دے کر اسے آزاد کرایا لیکن سیٹھ اس واقعہ سے اس قدر دل برداشتہ ہوا کہ وہ سندھ چھوڑ کر

کچھ کے راؤ کے پاس چلا گیا۔ اس واقعہ سے یہ اندازہ ہوتا ہے کہ ہندوؤں اور مسلمانوں کے درمیان جو اختلافات چھپے ہوئے تھے وہ کس طرح اچاک ابھر کر سامنے آگئے اور فساد کی شکل اختیار کر گئے۔ تا پر حکمرانوں نے اس واقعہ میں جو متذبذب کردار ادا کیا اس کی قیمت جلد ہی انہیں ادا کرنی پڑی کیونکہ نوجوان سیٹھ ناؤں اس ذلت کو فراموش نہیں کر سکا اور اس نے برتاؤ نی فتح کے موقع پر ان کا بھر پور ساتھ دیا لیکن انہیں یادداشتؤں میں ایک اور بیان بھی ہے جو کہ ہندو مسلمان تعلقات پر بالکل ایک دوسرے انداز میں روشنی ڈالتا ہے۔ جب سیٹھ ہوت چند کو آزاد کیا گیا تو اس نے لوگوں میں یہ اعلان کیا کہ اب وہ سب چھوڑ چھاڑ کر ایک صوفی فقیر بننا چاہتا ہے۔ (33) اس کے فٹ نوٹ میں جو کہ ان یادداشتؤں کا ایڈیٹر اور سندھ کا سابق کمشٹر تھا، اس نے سیٹھ کی وفات کے بعد ہماری معلومات کے لیے یہ لکھا کہ ”شاید سیٹھ ہوت چند کا مطلب یہ تھا کہ وہ ایک ہندو جوگی بننا چاہتا تھا“، ہمیں یقین ہے کہ سیٹھ ناؤں کو ہندو جوگی اور مسلمان فقیر کے درمیان فرق معلوم تھا۔ اس لیے سیٹھ ہوت چند نے جو اعلان کیا وہ اس کو پوری طرح سے معلوم تھا کہ وہ کیا کہہ رہا ہے اور دیکھے اجائے تو اس میں کوئی زیادہ حیرانی کی بات بھی نہیں ہے۔ کیونکہ سندھ اور ہندوستان کے دوسرے علاقوں میں یہ روایت تھی کہ مسلمان صوفی اور پیر نمہب بد لے بغیر لوگوں کو مرید کر لیا کرتے تھے۔

میں نے اس واقعہ کا ذکر اس لیے کیا ہے تاکہ سندھ میں ہندو اور مسلمانوں کے درمیان تعلقات کی پیچیدگیوں کو سمجھا جاسکے، یہ اس قسم کے تعلقات تھے کہ جن میں مخالفت اور تصادم کے ساتھ ساتھ باہمی دوستی اور مذہبی یگانگت کے روئے موجود تھے ان دونوں کے تعلقات میں یہ روئے اور رجحانات اس طرح باہم ملے ہوئے تھے کہ تا پر حکومت میں سندھ کے ہندوؤں کے بارے میں کوئی ایک بات کہنا سخت غلطی ہوگی۔ (34) اس میں کوئی شک نہیں کہ کراچی اور حیدر آباد میں رہنے والے ہندوؤں تاجر سماجی طور پر طبقہ اعلیٰ سے تعلق رکھتے تھے اور تا پر حکومت کے حکمراں طبقوں کا ایک حصہ تھے اگرچہ سماجی طور پر شاید وہ ان ڈیروں سیدوں اور پیروں کے برابر نہ ہوں کہ جو ملک کے کاشنکاروں اور کسانوں پر حکومت کرتے تھے۔ ہندوؤں کا یہ طبقہ اعلیٰ حکمراں طبقوں سے قریبی تعلقات رکھتا تھا۔ عاملوں کے طبقے کے بارے میں یہ کہنا درست نہیں کہ ان کا کوئی سیاسی اثر و رسوخ نہیں تھا، مگر یہ ضرور ہے کہ اپنی اس طاقت کا وہ اظہار نہیں کرتے تھے۔ تاجر برادری کے

دوسرے لوگ کہ جن میں دوکاندار اسہو کار وغیرہ تھے، ان کا تعلق سندھ کے درمیانی طبقوں سے تھا، اور سماجی طور پر یہ ہاریوں کے مقابلہ میں زیادہ اہم تھے۔ سندھ کے ہندوؤں کے ان مختلف طبقات کے پیش نظر یہاں نوآبادیاتی نظام کا اثر بھی اسی طرح سے غیر مساوی اور تقسیم شدہ تھا۔ اس لیے مناسب ہے کہ یہاں نوآبادیاتی دور کے ہندو معاشرے کا تجزیے کیا جائے۔

### نوآبادیاتی سندھ میں ہندو معاشرہ: کچھ عمومی رجحانات

پندرہویں سے لے کر انھاروں سی صدی میں جب سندھ میں اسلام پھیلا اور یہاں کے کسانوں نے اسے قبول کرنا شروع کیا، تو اس کے نتیجہ میں ہندو اقلیت میں ہو گئے، لیکن ان کی اس قدر تعداد ضرورتی کہ جس کی وجہ سے انہوں نے اپنی شاخت کو برقرار رکھا۔ اس کمیونٹی کے مطالعہ کے سلسلہ میں اہم ماغذوں کی بڑی کمی ہے، اگرچہ ان سے متعلق ستاقسم کا ہم عصر مواد ضرور موجود ہے۔ سندھ پر برطانوی قبضہ سے پہلے سندھ کے ہندوؤں نے مذہب کے علاوہ اور کوئی دوسرا تحریری مواد نہیں چھوڑا، مذہبی ادب میں وہ بھی ہیں کہ جو انکے پنچھیوں نے بطور عقیدے لکھے۔ عاملوں اور بنیوں نے بھی وقتی قضاۓ سندھ کے صوفی ادب میں اپنی تحریروں سے اضافہ کیا۔ سندھ کی صوفیانہ روایات شاہ عبداللطیف کی شاعری میں اپنی بلندی کو چھوٹی نظر آتی ہیں۔ برطانوی دور حکومت میں بھی کہ جب ان میں خواگی کی شرح بڑھ گئی تھی، خاص طور سے عامل طبقیں تعلیم کا زیادہ رواج ہو گیا تھا۔ اس وقت بھی انہوں نے ہندو ٹکڑا اور سماج کے بارے میں کچھ نہیں لکھا۔ (35) اہل برطانیہ نے بھی سندھ کے ہندوؤں پر کوئی زیادہ توجہ نہیں دی، انہیں وہ سندھ کے سماج میں ”غیر ملکی“ خیال کرتے رہے۔ اس کے مقابلہ میں نوآبادیاتی اسکالر شپ نے کہ جس کی تحقیق اعلیٰ درجہ کی تھی۔ اس نے مسلمان معاشرہ اور ٹکڑا پر توجہ مرکوز رکھی۔ اگرچہ نوآبادیاتی انتظامیہ نے کچھ بنیادی معلومات اکٹھی کر کے گز نہیں زیادہ توجہ نہیں دی، انہیں 1907 کے ایڈیشن میں یہ معلومات کافی ہیں۔ (36) چونکہ اب تک سندھ پر کوئی زیادہ تحقیق اور مطالعہ نہیں کیا گیا ہے، اس لیے جب تقسیم سے پہلے سندھی ہندوؤں کے بارے میں لکھا جاتا ہے تو اسی مواد پر انحصار کرنا پڑتا ہے۔ 1947ء کی تقسیم کے بعد جب کہ یہاں ہندوؤں کی تعداد گھٹ کر بہت معمولی رہ گئی۔ اس لیے اب اس سے کسی کو زیادہ دلچسپی نہیں کہ تاریخ میں ان کے کروار کا جائزہ لیا جائے۔ ہندوستان

درمیان فرق کو قائم کر دیا تھا، یہاں پر یہ فرق نہیں تھا۔ (39) اس وجہ سے یہ کہنا مشکل تھا کہ کیا ناک  
پنچی خود کو سکھ کرتے ہیں یا ہندو۔ 1881 کی مردم شماری میں شکار پور اور حیدر آباد کے لوہانوں نے  
خود کو سکھ لکھوایا تھا، لیکن 1889 کی مردم شماری میں سب ہندو ہو گئے (40) سنده میں برہمنوں کی  
ذات کوئی زیادہ با اثر نہیں تھی ان کی تعداد کم تھی۔ یہ جو صرف شہروں میں تھے یہ ان کے مقابلے میں  
”باوا“ ناک پنچی دیر وانت تھے جو کہ ہر گاؤں اور شہروں کی ہر گلی میں پائے جاتے تھے اور یہ مندر  
گردوارا جو کہ ”ٹھکانہ“ کہلاتا تھا اس کا انتظام کرتے تھے۔ ان ٹھکانوں میں ہندو مت کے بتوں  
کے ساتھ ساتھ گرنجھ صاحب اور بابانا نک کی شیعی بھی رکھی ہوتی تھی۔ اس مذہبی ہم آنگلی میں ان  
کے ہاں ”اوڈیرولال“ جو کہ ”جمولے لال“ بھی کہلاتا ہے اس سے عقیدت مندی کا اظہار ہوتا  
تھا۔ (41) صدیوں تک ”جمولے جھولے لال“ وہ نعروتھا کہ جس کے گرو مصیبت کے وقت سندھی  
ہندو جمع ہوجاتے تھے۔ یہ وہ علامت تھی کہ جس کے ذریعہ وہ ایک ہو کر اپنے مسلمان حریفوں کے  
مقابلہ میں اپنی شناخت کو برقرار رکھتے تھے۔

لیکن سنده میں ہندوؤں اور مسلمانوں دونوں کے ہاں جو مذہبی یگانگت کا عضر تھا وہ یہ کہ  
دونوں باہم مل کر ان صوفیوں اور پیروں سے عقیدت مندی کا اظہار کرتے تھے کہ جن کا تعلق ہندو  
اور اسلام سے تھا۔ اس قسم کی شہادتیں ہیں کہ ہندوؤں کی اکثریت کسی مسلمان پیر کی مرید ہوا کرتی  
تھی، جنہوں نے سنده میں اسلام کے پھیلانے میں اہم کردار ادا کیا تھا۔ (42) اگر بر صغر  
ہندوستان میں یہ رسم عام ہے کہ ہندو مسلمان پیروں کے مرید ہوتے ہیں، مگر سنده میں خاص طور  
سے ہندوستان کے دوسرے علاقوں کی بُنیت یہ رسم عام ہے۔ کسی مسلمان پیر کا مرید ہونے کے  
صرف روحانی فوائد ہی نہیں تھے بلکہ اس طرح سے معاشر فوائد بھی ہوتے تھے اور خاص طور سے  
سماجی و سیاسی طور سے اسے تحفظ مل جاتا تھا، اس صورت میں جب کہ وہ دور دراز کے علاقوں میں  
مسلمان اکثریت میں گھرے ہوئے رہتے ہوں۔ یہ دنیاوی فوائد اپنی جگہ، مگر ان کے اس خلوص پر  
شبہ نہیں کیا جا سکتا تھا کہ جو ایک مرید کو اپنے پیر سے ہوا کرتا تھا۔ اس کی مثال ہندوؤں کی شاہ  
عبداللطیف اور دوسرے صوفیاء سے عقیدت ہے جس کا اظہار ان کے ہاں پار پار ہوتا ہے۔ اسی  
طرح سے سنده کے مسلمان بھی ہندو یوگیوں اور سنیاسیوں سے عقیدت رکھتے تھے اور ان کی  
سمادھیوں پر حاضری دیا کرتے تھے۔ ایک ہندو راہنمائے اشارہ کیا ہے کہ سنده کے ہندو کس ذوق

دشوق سے محروم کی تقریبات میں حصہ لیا کرتے تھے۔ (43)

بہر حال مذہبی اشتراک ان دو کیوٹنیز میں تصادم اور لٹکھش کو ختم نہیں کر سکا اگرچہ یہ شماں ہندوستان کے مقابلہ میں بہت کم تھا 1920ء سے سندھ کی سیاست میں آہستہ آہستہ فرقہ واریت آتی چلی گئی۔ ہندو خود کو گلریس سے جوڑنے لگ گئے جب کہ مسلمان اس سے دور رہے اور 1930ء اور 1940ء کی دہائیوں میں جا کر وہ مسلم لیگ سے جڑے۔ (44) لیکن اس پر اتفاق ہے کہ 1947-48ء میں سندھ سے ہندوؤں کا ہجرت کرنا، سندھ کے اندر ورنی فرقہ وارانہ فسادات اور سندھ کے ہندو مسلمانوں کے درمیان تضادات نہیں تھے بلکہ یہ تقسیم کے منطقی متاثر اور پنجاب میں ہونے والے خوب ریز فسادات تھے۔ (45) اگرچہ یہ کہنا تو درست نہیں کہ سندھ میں مکمل طور پر مذہبی ہام آہنگی یا رواداری تھی، لیکن یہ کہا جاسکتا ہے کہ ہندوستان کے دوسرے صوبوں یعنی پنجاب بیگان اور یوپی کے مقابلہ میں یہاں مذہبی اختلافات اور تضادات کم تھے۔ (46) اور اس مذہبی اشتراک اور ہام آہنگی میں کیا جاسکتا ہے ان میں یہاں کے صوفیاء نے موثر کردار ادا کیا۔

### ہندو بنئے اور نوآبادیاتی دور میں سیاسی و معاشری حالت

اس نقطہ نظر کو عام طور سے تسلیم کر لیا جاتا ہے کہ سندھ کی برطانوی فتح کے بعد جو سماجی اور سماشی تبدیلی ہوئی اور معاشرے کی ساخت کی تشكیل نو ہوئی اس کا سب سے زیادہ فائدہ ہندو بنیوں کو ہوا۔ ضرورت اس بات کی ہے کہ اس نقطہ نظر کی بھی وضاحت کی جائے۔ اس سلسلہ میں اس بڑھانوی ذہنیت کو پیش نظر رکھنا ضروری ہے کہ جس میں سندھ کے ہندو ابتدائیں ان کے لیے محض تباری معاملات میں آڑھتے تھے اور مفت میں منافع کماتے تھے۔ انیسویں صدی کے نصف تک بڑھانوی نقطہ نظر برطانوی مصنفوں کے ہاں پایا جاتا ہے، اس کی بہترین مثال رچرڈ برش ہے۔ سندھ کے بارے میں 1851ء (47) میں شائع ہونے والی اس کی کتاب میں سندھ کے ہندوؤں کے بارے میں جو خیالات ہیں، اگرچہ ان میں تعصب تو ہے مگر پھر بھی مجموعی طور پر یہ معروضی ہے۔ 1877ء میں لکھی جانے والی کتاب جو اس نے سندھ کا دورہ کرنے اور یہاں کے حالات کا مشاہدہ کرنے کے بعد لکھی اس میں سندھ کے ہندوؤں کے خلاف بہت زہر آ لو دمداد ہے۔ (48) جس

سے برطانوی عہدے دار اور غیر عہدے دار دونوں ہی متاثر ہوئے اور ہندوؤں کے بارے میں اس کی بنیاد پر اپنی رائے قائم کی چونکہ یہ کتاب نوآبادیاتی بحث و مباحثہ میں نہیں آتی ہے اس لیے میں اس پر روشنی نہیں ڈالوں گا۔ لیکن میں یہ ضرور کہوں گا کہ اس کی کتاب نے ایک ایسے رجحان کو پیدا کیا کہ جس کے اثرات دیریاً اور دور س ہوئے اور اس نے ہندوؤں کے بارے میں سطحی خیالات کو پیدا کرنے میں مدد دی۔

ہندوؤں کے خلاف جو سب سے اہم بات کی جاتی ہے وہ یہ ہے کہ ہندو بھیوں نے اپنے ہتھکنڈوں کے ذریعہ زرعی زمینوں کو اپنے نام تبادلہ کرالی۔ اگر تبادلہ کی کچھ شہادتیں تو ہیں مگر یہ مشکل ہے کہ اس کے بارے میں کوئی حقیقی رائے دی جائے۔ اول تو اس کے بارے میں کوئی زیادہ معلومات نہیں ہیں کہ برطانوی قبضہ کے وقت ہندوؤں کے پاس کتنی زمین تھی۔ برطانوی عہدیداروں کا یہ طریقہ رہا ہے کہ وہ ان معاملات میں واقعات کو سابقہ کے ساتھ پیش کرتے ہیں، خاص طور سے اس صورت حال میں جب کہ معاملہ سا ہو کار اور سودخوروں کا ہو۔ جوان کے نزدیک مفت کے منافع خور تھے۔ لہذا انہوں نے مختلف قوانین پاس کرائے تاکہ زمینوں کا تبادلہ نہ ہو سکے اس کی ابتداء 1896ء (Sind Encumberel Estate Act) کے ذریعہ ہوئی۔ 1896ء میں سندھ کے کمشنسر اوان جونس (Sir Evan Jones) نے یہ دعویٰ کیا کہ 42 فصد زمین ہندوؤں کے پاس رہن رکھی ہوئی ہے۔ (49) اس کے بعد سے اور قوانین پاس کیے تاکہ کسان اور زمیندار قرض کے عوض اپنی زمینیں رہن نہ رکھ سکیں۔ دیکھا جائے تو یہ سندھ کی زرعی تاریخ کے دو نمایاں ادوار ہیں۔ انسیوں صدی کے نصف میں ہندوؤں بھیوں نے بہت زیادہ تعداد میں زمینوں کو حاصل کر لیا تھا، بالواسطہ یا بلا واسطہ دونوں طریقوں سے لیکن یہ رجحان بیسویں صدی میں جا کر رک گیا۔

ڈیوڈ چیسمن (David Cheesman) (50) جس نے سندھ میں سودی کا روبار پر تفصیل سے کام کیا ہے، اس نے بد قسمتی سے اپنی تحقیق کا دائرہ انسیوں صدی تک رکھا ہے اور اپنی تحقیق کو بیسویں صدی کے نصف تک نہیں لا یا۔ چیسمن کی دلیل یہ ہے بننے بنیادی طور پر تاجرتے

اور قرض پر روپیہ دے کر اس کے ذریعہ سے وہ زرعی پیداوار کو تھیا لیتے تھے۔ وہ سود کے ذریعہ رقم لینے میں دلچسپی نہیں رکھتے تھے، ان کو زیادہ فائدہ اس زرعی پیداوار سے ہوتا تھا جو وہ زمینداروں اور کسانوں سے قرض کے عوض لیتے تھے اور اسے منڈی میں بیج کر منافع حاصل کرتے تھے۔ اس وجہ سے وہ بھگڑوں اور تازعات کو عدالت تک نہیں پہچانا چاہتے تھے، یہ قدم اس وقت اٹھاتے تھے کہ جب اور کوئی راستہ نہیں رہتا تھا۔ یہاں یہ بتا دیا ضروری ہے کہ ان کے لیے زمیندار ہونا یا زمینوں پر قبضہ کرنا کوئی منافع بخش کاروبار نہیں تھا، کھنچی باڑی کے لیے کسانوں سے کام کرنا ان کے لیے مشکل تھا۔ چیز میں کایا تحریک یہ اس سے مطابقت رکھتا ہے کہ جو نیلا دری بھٹا چاریے نے پنجاب کے سلسلہ میں کیا ہے جو کہ ساہوکاروں کو دو جماعتوں میں تقسیم کر کے ان میں فرق تاتا ہے ان میں سے ایک کو وہ سود خور کہتا ہے، جن میں اکثریت پھانوں کی ہے جو کہ مختلف عرصہ کے قرضہ پر بہت زیادہ سود کی شرح پر پیسے وصول کرتے تھے، یہ اپنے سود کی وصول کے لیے سلسلہ حملکیاں دیتے رہتے تھے۔ دوسری جماعت کو وہ تاجر سود خور کہتا ہے جو کہ کم شرح پر قرضہ دیتے تھے اور اس کے عوض زرعی پیداوار وصول کرتے تھے۔ (51) اگرچہ یہ کہنا مشکل ہے کہ اس قسم کا فرق ہمیشہ رہا، لیکن سندھ میں بنیوں کا تعلق دوسری جماعت سے تھا جو کہ سود کے عوض زرعی پیداوار حاصل کرتے تھے، اجنبی یہ تاجر سود خور یا ساہوکار تھے۔

چیز میں نے انیسویں صدی کے سندھ کے بارے میں جو تحقیق کی ہے اس کی بنیاد سرکاری دستاویزات پر ہے، لیکن اس کا نقطہ نظر سرکاری عہدیداروں کے مقابلہ میں مختلف ہے۔ اس نے ثابت کیا ہے کہ اس امر کے باوجود کہ سندھ کی زمین بنیوں کے ناموں منتقل ہوئی۔ وڈیرہ نے سندھ کے دیہات میں اپنے اثر و رسوخ کو برقرار رکھا۔ اس لیے برطانوی عہدیداروں کا یہ ذرکر کہ وڈیروں کی زمینوں سے بے دشی سندھی معاشرے میں تبدیلی لائے گی اور اس مقصد کے لیے انہوں نے جو مختلف قوانین پاس کرائے وہ سب محض رسمی ثابت ہوئے۔ انہوں نے اس کی جڑ پر کوئی حملہ نہیں کیا جو کہ قرضہ لینے کی عادت تھی۔ اس کے عوض انہوں نے وڈیرے کو یہ تاثر دیا کہ سرکار ان کی فلاں و بہبود کا خیال رکھتی ہے، لہذا ان کا یہ فرض ہے کہ وہ بغیر کسی تذبذب کے حکومت برطانیہ سے

اپنی وفاداری کو برقرار رکھیں۔ برطانوی دور میں سندھ کے معاشرے کی ساخت میں کوئی بہت اہم تبدیلیاں نہیں آئیں۔ اس میں کوئی شک و شبہ نہیں کہ بننے زمین حاصل کرتے تھے اور ان زمینوں کا انتظام بھی عمدہ اور بہترین طریقے سے کرتے تھے۔ (52) لیکن بہت سے معاملات میں وہ وڈیرے پرانچار کرے تھے، خاص طور سے جب ہاریوں سے بات چیت کی جاتی تھی۔ چونکہ ہاریوں کا تعلق ایسے طبقہ سے تھا کہ جس کا سماجی طور پر وڈیروں، پیروں اور سیدوں سے کوئی مقابلہ نہیں کر سکتا تھا۔ اس لیے وہ یہ موقع نہیں کر سکتے تھے کہ ہاری ان کے ساتھ وفادار رہیں گے، یا ان سے ڈریں گے اور ان کی اطاعت کریں گے۔ ان کا دیہات میں آنا محض اس وجہ سے تھا کہ انہوں نے وڈیروں کو قرضہ دیا تھا اور وڈیرے وہ اس کے عوض ان کے لیے ہاریوں کو کنٹرول کرتا تھا۔ اس کے باوجود سندھ کے دیہات میں سودخوروں کے قتل ہوتے رہتے تھے۔ ان کے قاتل بہت کم حالات میں پکڑے جاتے اور سزا پاتے تھے۔ (53) شہادتوں سے یہ ثابت ہوتا ہے کہ ہاری اچانک جذبات میں آ کر بطور انتقام یہ قتل نہیں کرتا تھا، بلکہ اس کے پس منظر میں وڈیرے ہوتا تھا جو اس قسم کے واقعات میں ملوث ہوتا تھا اور سوچی بھی اسکیم کے تحت یہ قتل کرائے جاتے تھے لہذا اپنی دولت کے باوجود جو بننے کے پاس اچھی خاصی تعداد میں ہوتی تھی، وہ اس قابل نہیں تھا سندھ میں ایسا کردار ادا کر سکے کہ جو اس کے تسلط کو قائم کر دے۔

اس سے اس کی بھی وضاحت ہوتی ہے کہ آخر سندھی ہندو ہاریوں نے کیوں انیسویں صدی کے نصف میں سندھ سے باہر تجارت کی راہیں تلاش کیں۔ اس کی وجہ صاف ظاہر ہے کہ انہیں اپنی دولت کے باوجود دیہات میں جو عدم تحفظ تھا، اس میں وہ پوری طرح سے اپنا کاروبار انہیں کر سکتے تھے اس وجہ سے سندھ سے باہر ان کی دلچسپی بڑھ گئی۔ اس سلسلہ میں اناج کی قیمتوں کا بھی دخل ہے کیونکہ ان کی تجارت کا ذریعہ بھی زرعی پیداوار تھی۔ اعداد و شمار سے یہ ثابت ہوتا ہے کہ اناج کی قیمت انیسویں صدی کے نصف میں بڑھ رہی تھی۔ (54) اور اس سے ہاریوں کے منافع میں اضافہ ہو رہا تھا، لیکن اس عدم تحفظ کی وجہ سے جو دیہات میں تھا، ان کے لیے یہ منافع بھی کاروبار کو مزید پھیلانے میں رکاوٹ تھا۔ اگر چہ ہاریوں کے بارے میں یہ کہا جاتا ہے کہ وہ جو ہر طرح کے خطرات

مول لیتے تھے، مگر بہر حال ان خطروں کی بھی ایک حد ہوتی تھی۔ ان کا ایک رجحان یہ بھی تھا کہ سرمایہ کو ایک ہی قسم کی تجارت میں نہ لگایا جائے، لیکن برطانوی حکومت کے دوران انہیں سرمایہ کاری کے اور موقوع نہیں تھے جہاں وہ دیہات سے نکل کر اپنی تجارتی صلاحیتوں کو آزمائیں۔

جب برطانیہ نے سندھ پر قبضہ کیا ہے تو اسے چار مسائل کا سامنا کرنا پڑا؛ ریاست کے مالی انتظام، کرنی کا تبادلہ صنعتی پیداوار اور سندھ کے راستے گزرنے والی تجارتی اشیاء۔ جہاں تک ریاستی مالیاتی انتظام کا تعلق تھا تو اس میں اہل برطانیہ کو کوئی مشکل پیش نہیں آئی، کیونکہ سندھ پر قبضہ سے پہلے ان کا ہندوستانی مقبضات میں مالی انتظامی ڈھانچہ موجود تھا، اس لیے انہیں اس کی ضرورت پیش نہیں آئی کہ مقامی بنکر سے قرضہ لیں، جب کہ اس پہلے بنکر ز ریاست کو قرضہ دیا کرتے تھے اور یہی ان کی خاص تجارت تھی، خاص طور سے حیدر آباد کے بنکر۔ اب جب کہ یہ تجارت نہیں رہی تو ان کے لیے ضروری تھا کہ اس کے بجائے کوئی دوسرا راستہ تلاش کریں۔ کرنی کے تبادلہ کی جو تجارت تھی۔ اس کا بھی خاتمہ ہو گیا، کیونکہ کمپنی کا روپیہ قانونی طور پر کرنی بن گیا اور مقامی کرنیاں ختم ہو گئیں۔ جہاں تک سندھ کے راستے سے گزرنے والی تجارتی اشیاء کا مسئلہ تھا جو ہمسایہ ملکوں کو جاتی تھیں، اس میں بھی کمپنی آگئی خاص طور سے مالوہ افیم کی تجارت بالکل بند ہو گئی۔ قلات اور افغانستان میں حالات کے بگز نے کی وجہ سے وسط ایشیا کی تجارت کے راستے غیر محفوظ ہو گئے۔ دریائے سندھ کے راستے پنجاب اور وسط ایشیا کی تجارت بھی کوئی زیادہ فائدہ مند نہیں رہی۔ دست کاری کی اشیاء اور دوسری صنعتی پیداوار میں اس لیے زوال آیا کیونکہ اب دربار اور فوج میں ان کی مانگ نہیں رہی، جو کہ اس کے سب سے اچھے خریدار تھے جو تاجر کے دست کاری اور صنعت میں سرمایہ لگاتے تھے اب وہ اس قابل نہیں رہے کہ اس میں مزید سرمایہ کاری کر سکیں۔ لہذا یہ وہ حالات تھے کہ جن میں سندھ پر قبضہ کے بعد بننے ان موقوعوں کی تلاش میں تھے کہ جہاں وہ سرمایہ کاری کر سکیں۔

1843-1875ء میں سندھی قبیلوں میں ایسے ہم جو تھے جو کہ تجارت کے لیے نئے راستوں اور سرمایہ کاری کے لیے نئے طریقوں کے بارے میں سوچ رہے تھے۔ شکار پورہ اور ٹھنڈھ

کے بھائیہ اپنے پہلے سے قائم شدہ تجارتی رشتہوں کو مجبوب طور پر رہے تھے جب کہ حیدر آباد کے تاجروں نے بالکل نئے ذرائع کی تلاش شروع کر دی۔

سنده نے برطانوی ہند کی میتھت میں جو حصہ لیا اس کی وجہ سے بھی حالات میں تبدیلی آئی۔ قبضہ سے پہلے سنده میں الاقوامی اور علاقائی تجارت میں حصہ لیتا تھا، لیکن برطانوی اقتدار کے بعد اس کو پنجاب کی زرعی پیداوار کے لیے راستہ دینے کے لیے استعمال کیا گیا۔ اس غرض سے انیسویں صدی کے نصف میں برطانوی حکومت نے سنده میں سب سے زیادہ سرمایہ کاری کراچی کی بندرگاہ کو پھیلانے اور ریلوے لائنز بچھانے کے لیے کی تاکہ پنجاب سے بندرگاہ کا رابطہ ہو جائے۔ (55) 1847ء میں یہ فیصلہ کہ سنده کو بھی پریڈیونس سے متعلق کردیا جائے، یہ ایک دوسرے فیصلہ ثابت ہوا، کیونکہ سنده کا بھی سے معاشر اور ثقافتی طور پر بہت کمزور رشتہ تھا، یہ بھی کی جانب سے پنجاب کے لیے ایک بلا واسطہ سہولت تھی کہ جو اسے دی گئی۔ (56) اس طرح سنده کو جب پنجاب کی زرعی پیداوار کے لیے منتخب کیا گیا تو اس سے کراچی کو بہت فائدہ ہوا، دوسری طرف ریلوے کی وجہ سے ان شہروں نے فائدہ اٹھایا کہ جہاں سے یہ گزرتی تھی۔

اس مرحلہ پر یہ ضروری معلوم ہوتا ہے کہ ان اسباب کا تجزیہ کیا جائے کہ جن کی وجہ سے سنده کے بننے اپنے صوبے کی تجارت پر اپنا روایتی تسلط قائم نہیں رکھ سکے اور انہوں نے غیر مقامیوں کو یہ موقع دیا کہ وہ کراچی آ کر وہاں کی میتھت اور تجارت کو اپنے کنٹرول میں لے لیں۔ ان اسباب میں کچھ کا تعلق تو سنده پر برطانوی قبضہ کا ہے۔ 1839ء کے بعد سے اور پھر 1843ء میں فتح سنده کے بعد بھی میں واقع برطانوی تجارتی کمپنیوں نے اپنے سرمایہ اور تجربہ کی بندیاں پر کہ جوانہیں غیر ملکی منڈیوں کے بارے میں تھا، خاص طور سے روئی کی تجارت کا، انہوں نے کراچی کی تجارت میں سرمایہ کاری کر کے وہاں اپنا تسلط قائم کر لیا۔ اس کا مظہر 1860ء میں کراچی چینبر آف کامرس کا قیام ہے جو ان تجارتی کمپنیوں کے تعاون سے قائم ہوا۔ (57)

لیکن ان کے ساتھ ہی دوسری تاجر برادریاں جو برطانوی ہند سے اور خاص طور سے بھی سے کراچی آئیں اور یہاں آ کر شہر کی منڈیوں میں اپنا اثر و رسوخ قائم کر لیا۔ ان میں سب سے زیادہ اہم پارسی ٹھیکیدار تھے انہوں نے جلد ہی برطانوی فوج اور عہدیداروں کے لیے سپلائی کے

ٹھیکے لے کر اس پر اپنی اجارہ داری قائم کر لی۔ لیکن جلد ہی انہوں نے دوسرے کاروبار میں بھی حصہ لینا شروع کر دیا۔ نتیجہ یہ ہوا کہ انیسویں صدی کے نصف میں پارسی کراچی میں سب سے زیادہ طاقتو ر تجارتی جماعت تھی۔ (58) بمبئی سے آنے والے دوسرے تاجر یوں میں یہودی اور گجراتی بنئے تھے۔ ان کے علاوہ سندھ پر قبضے سے پہلے جو دوسری تاجر برادریاں اہم تھیں ان میں امام علی خوبے اور کچھی میمن تھے، فتح سندھ کے بعد ان کو مزید تقویت اس وقت ملی کہ جب ان کی برادریوں کے مزید تاجر کراچی آنا شروع ہو گئے، آنے والوں میں اکثریت بمبئی اور کچھی کراچی بندرگاہ کا پنجاب سے تعلق قائم ہوا اور شمال ہندوستان کے علاقوں کی قربت کی وجہ سے یہاں پنجابی اور مارواڑی سیٹھ بھی آئے۔ حیرت کی بات یہ ہے کہ سندھی بیویوں کی تجارتی کمپنیاں جو برطانوی قبضہ سے پہلے تھیں، جیسے سیٹھ ناؤں اور وسن داس کھیم چند کی، ان کا بڑی تیزی سے زوال ہوا۔ انیسویں صدی کے آخر میں جو بنیا گروپ کراچی میں برقرار رہا وہ شکار پوریوں کا تھا، انہوں نے کراچی کی بڑی کمپنیوں اور سندھ کے شہروں و قصبوں کے درمیان ”مڈل میں“ کا کردار ادا کرتے ہوئے اپنی حیثیت کو مستحکم رکھا۔ (59) اس کے علاوہ انہوں نے اپنے وسط ایشیا کے تعلقات کو برقرار رکھتے ہوئے برطانوی صنعتی پیڈاوار کو جنوب مشرق ایران کی منڈیوں میں فروخت کیا۔ لیکن مجموعی طور پر یہ درست ہے کہ اس دورانیہ میں سندھی بیویوں نے اپنی اجارہ داری اور تجارت پر تسلط اپنے ہی صوبہ میں کھو دیا۔ یہ وہ حالات تھے کہ جن میں حیدر آبادی اور شکار پور کے بیویوں نے اپنے لیے دوسرے علاقوں کی تلاش کی، اور اپنی تجارت کے لیے نئی راہوں کو ہموار کیا۔ شکار پوریوں نے کوشش کی کہ اپنے ہی ملک میں کوئی راستہ ڈھونڈ دیں، جب کہ حیدر آبادیوں نے صوبہ سے نکل کر بمبئی کی راہیں جو آگے چل کر ان کے لیے فائدہ مند ہوئی۔

اس تجزیہ کے بعد یہ سمجھ میں آتا ہے کہ کس طرح اندر ورن سندھ کی دو تاجر برادریوں نے ایک ایسا تجارتی جال پھیلایا کہ جس میں ایک طرف وسط ایشیا، جنوب مشرق ایران اور جنوب مغرب سنیا نگ تھا، تو دوسری طرف وہ دنیا تھی جو سمندری راستوں پر پھیلی ہوئی تھی، جس میں جاپان کے کوبے (Kobe) سے لے کر وسطی لاطین امریکہ کا پانامہ شمال تھا۔ ان دنیاؤں میں شکار پوری اور حیدر آبادی تاجر تجارت میں مصروف تھے۔

## References

1. C.A Bayly writes in *Imperial Meridian: the British Empire and the World 1780-1830*, London, 1989, p. 48; 'Emerging from out of the brief Afghan Empire of the Durranis, magnates from tribal backgrounds in Sindh (the Talpur emirs) had built up a viable political system by the 1790s' thus signalling a considerable shift in current historio-graphical views on pre-colonial Sind.
2. For an altogether favourable account of Napier, see H. T. Lambrick, *Sir Charles Napier and Sind*, Oxford, 1952.
3. See C. L. Mariwalla, *History of the Commerce of Sind (From Early Times to 1526 AD)*, Jamshoro, 1981, p. 16.
4. See Wink, *Al Hind*, vol. I, p. 51: 'The desire to expand traffic along the Persian Gulf route was... the main motivation for the conquest of Sind.' The suppression of piracy in particular was a crucial objective for the Muslim conquerors.
5. *Ibid.*, p. 181.
6. *Ibid.*, p. 52.
7. On Debal, see S. Q. Fatimi, 'The Twin Ports of Daybul' in H. Khuhro (ed.) *Sind Through the Centuries*, Karachi, 1981, pp. 97-105
8. Ibn Battuta, *Voyages*, translated from the Arabic by C. Defremery and B. R. Sanguinetti, Paris, 1854, p. 112. He calls 'Lahary' 'une belle place situee sur le rivage de l'ocean' and mentions that 'elle possede un grand port, ou abordent des gens du Yaman, du Fars'.
9. Wink, *Al Hind*, p. 173.
10. Allen, 'The Indian Merchant Community of Masqat'.
11. See S. Subrahmanyam, 'The Portuguese, Thatta and the External Trade of Sind, 1515-1635', *Revista de Cultura*, nos. 13-14, 1991, pp. 48-58.

12. See . S P. Chablani, *Economic Conditions in Sind 1592 to 1843*, Bombay, 1951, p. 52.
13. A. Hamilton, *A New Account of the East Indies*, London, 1744, quoted in A. Duarte, *A History of British Relations with Sind*, Karachi, 1976, p. 39.
14. Allen, 'The Indian Merchant Community of Masqat'.
15. See *A Forgotten Chapter of Indian History as Described in the Memoirs of Seth Naomal Hotchand, C. S. I. Of Karachi 1804-1878*, Karachi, 1982 (1<sup>st</sup> edn, Exeter, 1915) p. 36. These memoirs, which were written in Sindhi by Seth Naomal himself, were translated into English by his grandson, Rao Bahadur Alumal Trikamdas Bhojwani, and 'edited' by Sir H. Evan M. James, who was commissioner in Sind in 1891-9, and had them privately published. This document, in spite of having been translated and 'edited' is an extraordinary and in many ways unique source on the world of the Hindu banias of Sind.
16. M. Rodinson, *Islam et Capitalisme*, Paris, 1966.
17. See Dale, *Indian Merchants and Eurasian Trade*, p. 128.
18. J.J. L. Gommans, *The Rise of the Indo-Afghan Empire, 1710-1780*, Leiden, 1995.
19. See Allen, 'The Indian Merchant Community of Masqat'
20. See A. B. Advani, 'Hyderabad: a Brief Historical Sketch', *Sindhian world*, vol. 1, no. 6, 1940, pp. 356-69.
21. On the Malwa opium trade, see, for an overview, D. F. Owen, *British Opium Policy in China and India*, New Haven, CT, 1934, pp. 80-112, *Parliamentary Papers, House of Commons*, 1831-32, vol. VI, Appendices to the reports of the Committee on the East India Company affairs, Appendix IV, 'Abstract of correspondence regarding Malwa opium, commencing from the Year 1818 to the Year 1828', pp. 26-59, *Royal*

*Commission on Opium*, 1894-1895, vol. VII, *Final Report*, part II, *Historical Appendices*, London, 1895, 'Appendix B, Historical Memorandum, by R. M. Dane' pp. 28-63. For details of the route, see in particular IOR, Bengal Board of Revenue (Miscellaneous) Proceedings, Opium, Consultation 8A, 8 March 1824, enclosing letter from opium agent in Malwa to Board of Revenue, 17 February 1824, enclosing Memorandum respecting the export of opium to Pahlie and Demaun' and Consultation 18, 22 April 1824, from *ibid.*, enclosing information collected at Pali by a native informant.

22. Statistics bearing on opium exports to China from Daman between 1820-1 and 1828-9 show widespread fluctuations, a peak being reached in 1827-8 with a quantity of almost 4,000 chests. See C. Pinto, *Trade and Finance in Portuguese India: a Study of the Portuguese Country Trade 1770-1840*, Delhi, 1994, Table 5.2, p. 132.
23. See J. Y. Wong, 'British Annexation of Sind in 1843; an Economic Perspective' *Modern Asian Studies*, vol. 31, no. 2, 1997, pp. 225-44. That some correlation existed between British opium policy on the one hand and the decision to annex Sind seems indubitable, but it does not prove that the desire to close the Sind route to Malwa opium was the main motive of the annexation.
24. See enclosure 8 B. 'Memorandum respecting the export of opium to Pahlie and Demaun' in opium agent in Malwa to Board of Revenue, Customs and Salt (Opium), 17 February 1824, Consultation no. 8 A, 9 March 1824, Bengal Board of Revenue (Miscellaneous) Proceedings, Opium, 9 March to 22 June 1824, and enclosure in *ibid.* to *ibid.*, 22 April 1824, Consultation no. 18, *ibid.*
25. Native agent in Sind to Colonel H. Pottinger, 27 November 1830, trans, by A. Burnes, assistant resident,

- 20 December 1830, Bombay Revenue Proceedings, December 1830, no. 135.
26. A. Burnes, 'On the Commerce of Hyderabad and Lower Sind', in *Reports and Papers. Political, Geographical and Commercial Submitted to Government by Sir Alexander Burnes, Lieutenant Leech, Dr Lord and Lieutenant Wood Employed on Mission in the years 1835-36-37 in Scinde, Afghanistan and Adjacent Countries*, Calcutta, 1839, p. 21.
27. In 1848, Captain Rathbone, the magistrate of Hyderabad, answering queries regarding trade in the Hyderabad Collectorate, stated: 'The Hyderabad merchants... had till within a year or two of the conquest a large opium trade across from Pali, which has been stopped under orders conveyed from the Supreme Government. Enclosed in minute of Sir George Clark, 24 April 1848. *Parliamentary Papers (House of Commons 1854, East India (Scinde)*, p. 293.'
28. 'Report on the trade between Shikarpur and Marwar', *Reports and Papers, Commercial*, pp. 68-70. Leech gives the names of six Shikarpuri merchants engaged in the trade with a total capital of Rs 340,000 while he informs us that trade in the major commodities, assafoetida and saffron, is but a small share of what it was two decades earlier, one of the major reasons for the decline being the growing inroads of British goods in the markets of Rajputana.
29. See *Memoirs of Seth Naomal Hotchand*, pp. 41-5.
30. J. Burnes, *A Narrative of a Visit to the Court of Scinde*, Edinburgh, 1831, 2<sup>nd</sup> edn, (1<sup>st</sup> edn, Bombay, 1829), p. 76.
31. The mir is supposed to have exclaimed, in the face of evidence of treachery by a Hindu servant: 'You do not know the Hindus of Scinde; they are all blackguards and rascals'. *Ibid.*, p. 86.

32. F. B. Eastwick *A Glance at Sind before Napier or Dry Leaves from Young Egypt*, Karachi, 1973, reprint (1<sup>st</sup> edn, London, 1849), pp. 214-15.
33. *Memoirs of Seth Naomal*, p. 68.
34. See L. M. M. Thakurdas, 'Hindus and Talpurs of Sind', *Modern Review*, vol. 51, 1932, pp. 265-72.
35. See, however, B. M. Advani, *Sindh-je-Hindus-je-Tarikh* (History of Sindh Hindus) (in Sindhi) Hyderabad.
36. *Gazetteer of the Province of Sind*, compiled by E. H. Aitken, Karachi, 1907.
37. U.T. Thakur, *Sindhi Culture*, Bombay, 1959.
38. Calculated from Appendix A, 'Comparative Tables showing the number and distribution of various Hindu castes (1891 to 1931) in Sind' in *ibid.*, pp. 207-33.
39. For an interesting although controversial analysis of this question, centered on the Punjab, see H. Oberoi, *The Construction of Religious Boundaries: Culture, Identity and Diversity in the Sikh Tradition*, Delhi, 1994. To the best of my knowledge, no study has been done of the history of Sikhism in Sind.
40. According to the 1881 Census, there were in Sind 126, 976 Sikhs (including 68, 655 in Shikarpur district and 42,940 in Hyderabad district) as against 305, 079 Hindus (93,341 in Shikarpur and 89, 114 in Hyderabad), suggesting that the majority of Lohanas in Shikarpur district and large minority in Hyderabad district returned themselves as Sikhs. *Census of India, 1881, Operations and Results in the Presidency of Bombay including Sind*, J. A. Baines, vol. II, Tables, Bombay, 1882, Table III, pp. 3-6. However, by the time of the 1891 Census, the situation had been totally reversed, as only 720 Sikhs were enumerated in the whole of Sind, as against 567,536 Hindus. *Census of India, 1891, vol. VIII, Bombay and its Feudatories, part II, Imperial Tables*, W. W. Drew, bombay, 1892, Table VI, pp. 26-7. Commenting on this puzzling change, the

census commissioner attributed it to the fact that in the 1891 Census ‘religion’ and ‘sect’ were distinct categories, but that only the former had been taken into account. He surmised that most of those who had previously enumerated themselves as Sikhs returned themselves in 1891 as of Hindu religion and Sikh sect, which explained that they figured under the heading ‘Hindus’. *Census of India, 1891, vol. VIII, part I, Report*, W. W. Drew, Bombay, 1892, p. 40.

41. On Uderolal or Lal Udero, see ‘Something about Lal Udero’, in Sigma (Dayaram Gidumal) *Something about Sind*, Karachi, 1882, pp. 27-31.
42. On the role of the *sufi pirs* in Sindhi Islam, see S. F. D. Ansari, *Sufi Saints and State Power: the Pirs of Sind 1843-1947*, Cambridge, 1992, pp. 19-35. Ansari mentions, p. 20, that Suhrawardi *sufis*, who were the first to be active in Sind, acquired Hindu followers ‘in part as a result of the religious tolerance engendered by their belief in the doctrine of *wahdat-al-wujud*’ (Unity of Being). Although this doctrine was later attacked by the Naqshbandis, *sufis* in Sind continued to accept Hindu disciples. The most influential of the *pirs*, the Pir Pagaro Sibghatullah Shah II (1921-43) systematically tried to win the trust of local Hindus by such gestures as the organization of a *shudhhi* ceremony for a Hindu who had converted to Islam and wished to be readmitted to his original faith. Mentioned in *ibid.*, pp. 137-8.
43. Hari P. Vaswani, in his biography of his father Sadhu T.L. Vaswani, who was the main spiritual guide of Sindhi Hindus in the twentieth century, mentions that ‘Hindus in Sind participated in the Muharram, the festival of the Muslims. They considered the *tabut* to be so very holy that they brought their new-born babes to it to be blessed. They also covered the *tabut* with their

- kerchiefs as a mark of respect and reverence.' H.P. Vaswani, *A Saint of Modern India*, Poona, 1975, p. 4.
44. See N. Boreham, 'Decolonisation and Provincial Muslim Politics: Sindh, 1937-47', *South Asia, new series*, vol. 16, no.1, 1993, pp. 53-72.
45. See S. Anand, *National Integration of Sindhis*, Delhi, 1996, in particular ch. 2, 'Partition and Mass Exodus', pp. 22-60.
46. The most significant episode of communal violence in Sind occurred in 1939 around the so-called Manzilgah agitation in Sukkur. See H. Khuhro, 'Masjid Manzilgah, 1939-40: Test Case for Hindu-Muslim Relations in Sind', *Modern Asian Studies*, vol. 32, no.1, 1998, pp. 49-89
47. R. F. Burton, *Sindh and the Races that Inhabit the Valley of the Indus, with Notices of the Topography and History of the Province*, London, 1851, in particular chapter 12, 'The Hindoos of Sindh', pp. 309-37.
48. R. F. Burton, *Sindh Revisited*, London, 1877, in Particular vol. I, chapter 14, significantly entitled 'The Hindus of Sind- their Rascality and their Philoprogenitiveness', pp.269-95, from where I extract this passage about the *banias*, pp. 283-4: 'he then takes his place in the shop, where, if you please, we shall leave him to cheat and haggle, to spoil and adulterate, and to become as speedily rich by the practice of as much conventional and commercial rascality, barely within the limits of actual felony, as he can pass off upon the world'.
49. See R. D. Choksey, *The Story of Sind (An Economic Survey), 1843-1933*, Poona, 1983, pp. 130-1.
50. D. Cheesman, *Landlord Power and Rural Indebtedness in Colonial Sind 1865-1901*, London, 1997. See also H. Khuhro, *The Making of Modern Sind: British Policy and Social Change in the Nineteenth Century*, Karachi. 1978.

51. See N. Bhattacharya, 'Lenders and Debtors: Punjab Countryside, 1880-1940', *Studies in History*, new series, vol. 1, no. 2, 1985, pp. 305-42.
52. See Cheesman, *Landlord Power*, p. 164.
53. For some instances, see *ibid.*, pp. 186-8.
54. According to the *Gazetteer of the Province of Sind*, p. 331, the average price of bajra, the staple grain crop in Sind, went up from Rs 1-1-10 per maund during 1844-50 to Rs 2-7-0 in 1896-1905.
55. On the growth of the port of Karachi and its connections with the Punjab, see A. F. Baillie, *Kurrachee (Karachi), Past, Present and Future*, London, 1890, and I. Banga, 'Karachi and its Hinterland under Colonial Rule', in I. Banga (ed.), *Ports and their Hinterlands in India (1700-1950)*, Delhi, 1992, pp. 337-58.
56. In the second half of the nineteenth century it was Bombay revenue which largely paid for the construction of a port which served primarily the Punjab. For Punjab finances it was a very good operation, and it explains why Punjab officials were never particularly keen to have Sind become part of their province. In 1903, when Sir Denzil Ibbetson, having been made lieutenant-governor of the Punjab, tried to have his domain (which had been diminished by the separation of the North-West Frontier Province in 1901) increased by the inclusion of Sind, Lord Curzon, whose grasp of interprovincial financial transfers was better than Ibbetson's quashed his attempt. See P. Mahto, 'The Separation of Sind from Bombay Presidency' in M. Y. Mughul (ed.), *Studies in Sind, Jamshoro*, 1989.
57. See H. Feldman, *One Hundred Years of Karachi*, Kharachi 1960.
58. On the Parsis in Karachi, see T. R. Metcalf and S. B. Freitag, 'Karachi's Early Merchant Families:

entrepreneurship and community', in D. K. Basu, *The Rise and Growth of the Colonial Port Cities in Asia*. Berkeley, CA, 1985, pp. 55-9.

59. On the role of the Shikarpuris in Karachi, see Banga, 'Karachi and its Hinterland's pp. 357-8: 'The Shikarpuri Banias... migrated to Karachi to take over its grain and cotton trade as brokers which placed them in a position of dominance in the commodity export trade... Their firms of bhaibands played an important role in the Buyers and Shippers Chamber- and organization of firms engaged in maritime trade. They dominated the Karachi Indian Merchants Association founded in 1902 and played an important role in the Karachi Cotton Association founded in 1933.'



سنہ 1690ء سے 1760ء تک مغل جھرمت کی جگہ

اتیج-ڈی-سور لے / ریاض صدیقی

(یہ مضمون اتیج-ڈی سور لے کی کتاب "شاہ عبدالطیف آف بھٹ" کے  
ایک باب کا ترجمہ ہے۔)

سنہ کے حالات کے تناظر میں - 1760ء - 1690ء کے زمانوں کی کردا۔

ہندوستان میں مغل سلطنت عظیمی کے گرد کا عمل بہت سست رفتار تھا مگر آنے والی کا یا پلٹ کے آثار شروع ہونے سے پہلے ہی حالات کا مشاہدہ کرنے والوں نے بھانپ لیا تھا۔ اس کا ذکر تاریخ کی کتابوں میں بھی ملتا ہے۔ بدقتی یہ ہے کہ مورخوں نے جس مستعدی اور غور و فکر کے ساتھ رومان امپائر کا احاطہ کیا ہے، اس طرح میں مغل سلطنت کا نہیں کیا گیا۔ کوئی ایسا گین (Gibbon) پیدا نہیں ہوا جس نے اس سیاسی طاقت کی مربوط کتخا لکھی ہو جس کی شروعات سولہویں صدی میں باہر کے جملوں سے ہوئی تھی۔ اس سیاسی طاقت کی شان و شوکت لارڈ کلائیو کے سامراجی دربار کے زمانے میں ڈھل چکی تھی۔ مغل راج کے سورج ڈوبنے کے منظر کی تفصیلات کا پیان سنہ کے حوالے سے بڑی اہمیت رکھتا ہے اسی لیے دوسرے علاقوں کے مقابلے میں زیادہ قابل توجہ بھی ہے وہی کی سنہ پر عمل داری کے غیر موثر کردار نے بہت سے مقامی حالات کو جنم دیا جن کی وجہ سے سنہ کی قسم ایسی تبدیلیوں کی زد میں آئی جو یقیناً منفرد تھیں اس کتاب کو لکھنے کے مقاصد میں یہ بھی مقصد ہے کہ ان مقامی واقعات کو اجاگر کیا جائے۔ اس مقصد کو پورا کرنے میں بہت سی رکاوٹیں حائل ہیں کیونکہ 1760ء - 1690ء کے زمانے کا کوئی مربوط ریکارڈ متیاب نہیں ہے

جس پر اعتبار کیا جائے۔ ستر برس پر محیط یہ زمانہ ستر ہویں صدی کی آخری دہائی سے شروع ہو کر ان لڑائیوں پر تمام ہوتا ہے جو ہندوستان میں مغل اقتدار کے خلاف برپا ہوئی تھیں۔ پانی پت کی دوسری لڑائی نے مرہٹہ و فاقہت کے راج کو نکست دے دی تھی۔ جب کلایونے پلاسی کی مہماں میں جیت حاصل کی تھی اور بیشتر حاضرین اس امکان کی نشاندہی کر رہے تھے کہ پورے ہندوستان کا مقصد برلنی راج ہوگا۔ اس کی ابتدائیقیناً ہو چکی تھی۔ (۱)

اس طرح اورنگ زیب کے اقتدار کے آخری دور میں جونہ محسوس کی جانے والی فوج کی حالت ہندستان کی تھی یعنی شان و شوکت کی عمارت کو اندر سے دیکھ چاٹ رہی تھی اور اس کا خاتمه جدید ہندستان کے قیام سے پہلے کے درمیانی زمانے میں جنگی قسم کے بحران اور گزبرے کے ساتھ ہوا (اس کے لیے Orgy of turbulence کی ترکیب استعمال کی ہے)

ستر ہویں صدی کے اوآخر تک یہ بات واضح ہو گئی تھی کہ بوڑھا، خنک طبع، کبڑا اور اپنے اصولوں پر اٹل اورنگ زیب جس نے مغل اقتدار میں دراڑیں ڈالنے والی قوتون کو زیر کرنے میں کامیابی حاصل کر لی تھی چند برسوں کا مہمان ہے۔ وہی کی بھونچاں زدہ سلطنت کی ایکتا اور طاقت کو وہ اپنی قوت ارادی صلاحیت اور قابل تعریف ذہانت سے نہ صرف قائم کیے رہا بلکہ اس کی حفاظت میں بھی کامیاب رہا تھا۔ البتہ اورنٹل یعنی مشرقی مطلق العنان حکمرانوں کی یہ نمایاں کمزوری رہی تھی کہ ان کے نظام میں پر امن طریقے سے اقتدار کی منتقلی کے موزوں و سائک دستیاب نہیں تھے۔ جب بھی مطلق العنان بادشاہ مرتا تھا تو اقتدار یعنی تخت و تاج کی وراثت کے دعویٰ کی وجہ سے حریف قوتون میں لڑائی شروع ہو جاتی تھی۔ اس لڑائی کے نتیجے میں سول ہنگائے انقلاب اور لڑائی جھگڑے پیدا ہوتے تھے۔ ان پر اقتدار کے دعوے داروں میں وہی قابو حاصل کرتا تھا جو طاقتور ہوا اور تمام اختلاف کرنے والی قوتون کو پسپا کر دے۔ اورنگ زیب جب بستر مرگ کے نزدیک ہوتا جا رہا تھا اس وقت تک تبدیلی اور ہنگاموں کے واضح آثار نہیں تھے۔ اکبر کی شان و شوکت سے لے کر شاہ جہاں کی شان و شوکت تک دنیا بہت بدل چکی تھی۔ جدید زمانے کی طرف پیش بندی کئی طرح سے واضح دھائی دینے لگی تھی۔ مستقبل میں یہ امکان نظر نہیں آزما تھا کہ ہندستان پہلے کی طرح ایک برعظم رہ سکے گا۔ دنیا کے مختلف دیسیوں کے مابین تجارت بھی اسی طرح شروع ہو گئی تھی جس طرح موجودہ زمانے کے عوام اپنے یہاں دیکھ رہے ہیں۔ سمندری

طااقت ایک ایسی فعال اور لکش قوت بن گئی تھی کہ پہلے بھی کسی زمانے میں اتنی ترقی کا تصور بھی نہیں تھا۔ اب یہ ممکن نہیں تھا کہ کوئی بھی مرتبے ہوئے جا گیر دارانہ نظام کا حکمران، بہت زیادہ مرکز مائل سیاسی مشین کو جس کا دہلي والوں کو کوئی علم ہی نہیں تھا اور جو باہر تیزی کے ساتھ پھیل رہی تھی کنٹرول کر سکے۔ (یہاں سیاسی مشین کے لیے انگریزی لفظ Creakily استعمال کیا ہے جس کے معنی اس سخت دروازے کے ہیں جس کو کھولتے ہوئے ناگوار آواز پیدا ہوتی ہے) نیم جا گیر دارانہ نظام وصول یابی کے دن جو کمزور توپ خانے اور ڈپلن پر مشتمل تھے ختم ہونے کو تھے۔ ماضی کے زمانوں کے سادہ طور طریقے اب بے معنی ہو گئے تھے۔ بعض مورخوں نے یہ خیال ظاہر کیا تھا کہ مغل سلطنت یا امپائر کے زوال کی وجہ تخت و تاج کے ایسے باصلاحیت دعوے داروں کا فقدان تھا جو اورنگ زیب کے بنائے ہوئے راستے پر چل سکیں۔ وہ کچھ کریں جو اس نے کیا تھا دربار اور انتظامیہ کے کرپشن کا اسی طرح خاتمه کریں اور اقتدار میں شامل جا گیر دار (1) سرداروں اور گورزوں کی نا اہلی اور عیاشیوں کا سد باب کریں۔ یہ خیال بالکل غلط تھا۔ مغل سلطنت کا زوال اور گراو اس لیے ممکن ہوا کیونکہ وہ ایسی مقامی حکومتیں قائم نہیں کر سکے اور نظم و ضبط پیدا نہیں کر سکے جن کا وقت اور حالات تقاضا کر رہے تھے۔ ایک اور بنیادی وجہ اندر وطنی طور پر سلطنت کی فوجی اور دفاعی قوت کا کمزور ہونا بھی تھا۔ اس فوج میں نہ تو ایسی سمندری قوت تھی اور نہ فوج میں اتنی طاقت تھی کہ وہ کسی بڑے خطرے کا مقابلہ کر سکے۔ اس میں یہ صلاحیت بھی باقی نہیں رہی تھی کہ وہ بہتر اور شکنمند مقامی حکومتیں بنو سکے ہندستان بہت سے علاقوں کی بڑھتی ہوئی اہمیت کے ناظر میں زیادہ بہتر مقامی حکومتوں کی ضرورت تھی۔ دنیا سکرتی جاری تھی اور سمندری سفر کے تیز رابطے دنیا کے ملکوں کو ایک دوسرے سے قریب لارہے تھے۔ مالیاتی مستعدی میں بھی تیزی آ رہی تھی اور ان ملکوں کے مابین رقبہ تیس اٹھارویں صدی کی دنیا میں ہندستان کو اقتصادی وحدت کی طرف کھینچ رہی تھیں۔ یہ ایک ایسا ناظر تھا جس کے تقاضوں کا موزوں حل تلاش کرنا مغل سلطنت کے بس کا روگ نہیں تھا۔ اکبر کے کارنا میں ہوں یا شاہ جہان کی شان و شوکت صرف اس لیے فعال رہی تھی کیونکہ نہ ہی اکبر اور نہ شاہ جہاں کو ان مشکلات کا سامنا ہوا تھا جو ستر ہویں صدی میں اورنگ زیب کے اقتدار کے دوران رونما ہو رہی تھیں اور ستر ہویں صدی کے اوخر تک خاصی تدوتیز ہو چکی تھیں۔ آخر کار ان مشکلات نے ایسی صورت حال پیدا کر دی کہ مغل سلطنت جیسی با اختیار سیاسی

وقت ان کا سد باب کرنے میں کامیاب ہو بھی نہیں سکتی تھی۔ پلاسی کی مہابھارت سے گیارہ برس پہلے 1746ء میں ایک چالاک یورپی ٹمپ جو ہندستان میں بیس برسوں سے رہ رہا تھا آنے والے وقت میں مغل اقتدار کی موت کو محسوس کر چکا تھا۔ اسی سال کرتل چمیں مل نے کہا تھا کہ پورا ہندستان یا مغل سلطنت اس قدر لرزہ براندم اور دفاع کی صلاحیت سے محروم ہو گئی ہے کہ یورپ کا کوئی شاہی حکمران جس کے ہاتھ میں فوجی قوت اور مکان ہوا اپنے علاقے میں ایسی کوئی کارروائی نہیں کر سکتا تھا جیسی کہ ہندستان میں کی گئی اور ایک ہی وار میں اس نے اپنے اور اپنی رعایا کے لیے لاحدہ دو دولت کے ذخیرے حاصل کر لیے۔ مغل پالیسی بے جان ہے اس کی فوجی قوت پتی ہے اور اس کے علاقائی سمندروں کا دفاع کرنے والی کوئی سمندری فوج موجود ہی نہیں ہے۔ بنگال کا صوبہ بھی دفاعی حصار سے محروم ہے جبکہ سمندر کے اطراف ہندستان کے دوسرے علاقے نبنتا محفوظ ہیں جس کے نتیجے میں صوبے کی بے پناہ دولت حاصل کرنا اور اس میں رکاوٹ پیدا کرنے والی بااغی قوت کو نکال باہر کرنا مشکل نہیں ہے۔ میں برسوں کے اندر اندر یعنی (1846ء سے لے کر 1866ء تک) پلاسی پانی پت، وندی وش اور بکسر کے میدانوں میں برپا ہونے والی جنگوں نے مل کی پیش گوئی کو حق ثابت کر دیا تھا۔ مغل سلطنت کے گراؤ کی نمایاں و جوہات تھیں جن میں سے کسی کا بھی دہلی کے تخت و تاج پر بر اجمان حکمران کی الہیت یا نا الہیت یا جا گیر دارانہ اشرافیہ کی کمزوریوں سے کوئی سنبندھ نہیں تھا۔ ان دو وجہات میں اول سلطنت کے دفاع کے لیے فوجی قوت کا موجودہ ہونا اور دوم انتہائی مرکزیت تھیں۔ انتہائی مرکزیت کا نتیجہ یہ ہوا کہ عالمی تجارت کی ترقی کے حوالے سے ہندستان کے دور دراز علاقوں میں باہر سے آنے والے جگہ جگہ بس گئے تھے اور سلطنت کا ان پر کوئی کنٹرول نہیں تھا کیونکہ اقتدار کا مرکز ان علاقوں سے بہت دور اور کثیا ہوا تھا۔ جا گیر دار اشرافیہ میں جو بگاڑ پیدا ہو گیا تھا وہ ماضی کے زمانوں سے ان میں موجود سیاسی دھڑکن خیز اور اقتدار کے غلط استعمال کی وجہ سے اپنی جڑیں پھیلا چکا تھا کوئی ایسی طاقت نہیں تھی جس نے ان حالات پر قابو پانے میں دچکپی لی ہو (2) بلکہ وہ ایسا کرنا ہی نہیں چاہتے تھے۔ اس لیے یہ کوئی حریت کی بات نہیں تھی کہ جوں ہی مغل سلطنت پر دا ب پڑی اسی وقت وہ ریت کی دیوار کی طرح ڈھیر ہو گئی۔ لین پول کے بقول (3) 4 مارچ 1707ء کو جب اقتدار کے پچاس برس پورے ہو چکے تھے تو اسی برس کے اوونگ زیب کی وفات ہو گئی۔ اسی کی ہدایت (وصیت) کے مطابق اسے

بہت سادگی کے ساتھ دولت آباد میں بزرگوں کی قبروں کے قریب دفنادیا گیا۔ اس کی موت ایک الیک اشاریہ اور ایک عہد کی موت تھی۔ اس سانچے کے بعد مغل سلطنت میں ٹوٹ پھوٹ کا عمل شروع ہو گیا اور ہندستان کا براعظم انتشار اور عدم استحکام کامیابی ہو کر رہ گیا تھا جیسا کہ سرکار نے کہا ہے کہ مغل عمل داری میں جو افرانی پھیلی تھی اس کا اظہار اس وقت ہوا جب بابی راؤ (مرہٹہ) کی فوجوں نے 1737ء میں شاہی دارالسلطنت کو تاراج کیا تھا اور اس صورت حال کو دیکھ کر نادر شاہ نے دھاوا بول دیا تھا چنانچہ 1739ء میں ولی کا اقتدار بری طرح ڈھیر ہو گیا تھا۔ سر ایلفر ڈ لائل (Alfred Lyall) نے اس زمانے کے منظر کا خاکہ پیش کیا ہے۔ اس نے لکھا کر نادر شاہ نے تباہ و برپا شہر میں دوبارہ قتل و غارنگری کا بازار گرم کیا۔ اس نے بادشاہ سے اس کی ساری دولت اینٹھلی اور مغل اقتدار کو تباہی کے بستر پر سکتا ہوا چھوڑ کر اپنے دلیں کو چل دیا۔ دوسرے بعد افغانستان کے ابدالی قبیلے کا جنگجو احمد شاہ ابدالی ولی پر اپنی فوجیں لے کر پل پڑا۔ نادر شاہ کی فوج میں وہ بہت بڑی فوج کا کمانڈر تھا۔ جب ایک ایرانی نے خراسان کے پڑاو میں نادر شاہ کا کام تمام کر دیا تھا۔ وہ مشرق کی طرف افغانستان پر قبضہ کرنے کے لیے روانہ ہو گیا تھا۔ اسی علاقے سے آگے بڑھ کر اس نے 1748-1751 کے دوران پورے پنجاب پر قبضہ کر لیا تھا۔ اسی زمانے میں مرہٹہ قوتیں و سطی ہندستان میں بازوکھول رہی تھیں اور ان کو جنوب مغرب کی طرف سے بڑھتا ہوا ایک تباہ کن طوفان کہا جا سکتا تھا۔ اس زمانے میں ہندستان کے عوام خود کو کسی حکمران سے بالکل محروم محسوس کرنے لگے تھے اور ہوا میں پھینکا ہوا ایک پھر ہو کر رہ گئے تھے جس کی کوئی منزل نہیں ہوتی ہے۔ اس صورت حال میں جو کسی طاقت ان کو اقتدار میں مل جاتی تھی خواہ وہ فطری ہو (4) یا ما فوق الفطرت اسی کو اپنا سائبان سمجھ لیتے تھے۔ اکبر کے جاہ و جلال، جہانگیر کے انصاف، شاہ جہاں کی شان و شوکت اور ظالم و کثر پیشی مذہبی اور گنگ زیب جس کی شخصیت میں لپک اور مفہومت کا دور دور تک گز نہیں تھا ان کے عظیم الشان ہندستان کا اس طرح خاتمه ایک افسونا ک باب ہے۔

اس دور کا جس سے کہ میری اس کتاب کا تعلق بھی ہے یہ نمایاں منظر تھا۔ مغل اقتدار کے زوال کی یہ کہانی میری کتاب کے مقصد کی وضاحت اور تفہیم کے لیے ضروری ہے کیونکہ یہی وہ دور بھی ہے جب صوبہ سندھ میں اہم اور دورس تبدیلیاں رونما ہو رہی تھیں۔ میں نے یہ کوشش بھی کی

ہے کہ اس زمانے کے سندھ کی سماجی زندگی کی تصویر پیش کروں جو کہ نظروں سے اوچل تھی۔ اس تصویر کو سمجھنے کے لیے بھی ضروری ہے کہ سندھ سے باہر فنا ہونے والی صورت حال کا صحیح اور حقیقی تساب کے ساتھ مطالعہ کیا جائے۔ 1592ء میں اکبر نے سندھ کو مغل سلطنت کے ساتھ نصیح کیا تھا۔ نادر شاہ کے حملے 1737ء تک سندھ مغل سلطنت کا انٹوٹ ائگ رہا۔ اس کے بعد سندھ ایرانیوں کے ہاتھ لگا اور پھر افغانوں کے۔ اور گنگ زیب کی موت اور نادر شاہ کی یلغار کے درمیان تیس برسوں کے دوران سندھ میں مغل سلطنت کی بڑھتی ہوئی کمزوری کے آثار نظر آنے لگے تھے۔ سندھ کے اقتدار پر بر اجمان کلہوڑا خاندان نے حالات کا فائدہ اٹھا کر خود کو زیادہ خود مختار بنا لیا تھا۔ جن چیزوں پر وہ قبضہ کر سکتے تھے ان پر قبضہ کر لیا تھا اور جو کچھ بھی قبضہ میں ملا اس پر اپنا اجارہ بھی قائم کر لیا۔ مخصوص حالات میں قبضہ گیری کا یہ مزاج مشرقی روایت کا حصہ تھا۔ ان کو یہ اچھی طرح اندازہ تھا کہ دارالسلطنت دہلی بہت دور ہے اور اپنے بکھر یوں میں الکھا ہوا ہے۔ ہندستان کی طرف سے مقرر کیے جانے والے گورزوں کا کلہوڑا حکمران خاندان نے ان کی جگہ سندھی گورنر مقرر کیے جواب مغلوں، ایرانیوں اور افغانوں کی پرواہ نہیں کرتے تھے۔ 1760ء تک کلہوڑا خاندان راج پاٹ پر بر اجمان ہو گیا تھا گو کہ ابھی وہ پوری طرح آزاد نہیں ہوا تھا۔ کلہوڑا حکمرانوں نے جس طرح اپنے اقتدار کو مستحکم کیا اور اپنی اہمیت میں پھیلا و پیدا کیا ان کا کوئی کارنامہ نہیں تھا۔ اس کی اصل وجہ دہلی کے تخت و تاج کی بی بی اور کمزور صورت حال تھی۔ ان حالات کا منافع اٹھاتے ہوئے سندھی گورزوں نے خود کو حکمران بنالیا تھا تاہم کسی بڑے جملے کی صورت میں وہ پسپائی کے لیے تیار تھے۔ وہ باہر سے کنٹول کرنے والی قتوں کو محصولات ادا کرتے تھے۔ کلہوڑا حکمرانوں کے زوال کی وجہ بھی وہی تھی جو مغل سلطنت کی تھی یعنی فوجی قوت کا فقدان ان کی حکمرانی کوتاپور خاندان نے ختم کر دیا تھا مگر انیسویں صدی کی پہلی دہائی تک وہ افغان حکمرانوں کے دباؤ سے آزاد نہیں ہو پائے تھے۔ ایک سو برسوں تک کلہوڑا اور تاپور حکمرانوں ہے باہمی تعاون کے ذریعہ جو کوششیں کی تھیں اس کے نتیجے میں سندھ ایک معنوی درجے کی مسلمان ریاست بن گیا تھا اور اس وقت تک یہ ریاست خود کو محفوظ رکھنے میں کامیاب رہی جب تک کہ 1843ء میں برطانیہ نے سندھ کو فتح نہیں کر لیا تھا۔ ان حکمرانوں نے انتظامی سطح پر مغل انتظامیہ کے طور پر یقونی، ہی کو جاری رکھا اور اس کے ساتھ اسلامی نظریے کو بھی پیوند کیا اس طرح ان حکمرانوں نے ایک ایسی

سیاسی قوت بنانی جس نے ان کی انفرادیت قائم کر دی تھی اور انہوں نے علیحدہ ریاست کی حیثیت سے اپنی حکمرانی کو برقرار رکھا۔ کلہور اور تالپوروں نے راج پاٹ کا جو نظام راج کیا تھا اس میں دونوں ہی خاندانوں کے حکمرانوں نے کوئی تبدیلی بیدار نہیں کی۔ برطانوی ڈومنین نے میانی اور دبو میں جنگیں برپا کیں اور 1843ء میں تالپور حکمرانوں کا خاتمہ کر دیا۔ 1760-1690ء کے زمانوں کا ریکارڈ دستیاب نہیں تھا چنانچہ سندھ کے سماجی حالات ہی کو براہ راست سفر بنا�ا گیا۔ سندھ کے عوام جس طرح اخہارویں صدی کے پہلے کے حالات میں زندگی گزارتے تھے۔ 1843ء میں چارلس نیپیر کے دور میں بھی اسی طرح زندگی گزار رہے تھے مگر اس دعوے پر پوری طرح اعتبار نہیں کیا جاسکتا ہے۔ اب سوال یہ ہے کہ اس زمانے میں جو بھی اصل صورت حال تھی اور جس کی تفصیلات دستیاب نہیں ہیں ان کو کس طرح حاصل کیا جائے جو کہ اس کتاب کا مقصد بھی ہے۔ اس کے لیے سوائے اس کے اور کوئی اپائے نہیں ہے کہ سندھ کے عوام کی صورت حال اور شاہ عبداللطیف بھٹائی کے ان کلائیکی کاموں سے رجوع کریں جو سندھی زبان میں ہیں۔ ان کی نظموں کے مطالعہ سے یہ معلوم کیا جائے کہ ان کے پڑھنے اور سننے والے عوام کس طرح کی زندگی گزارتے تھے جن کے لیے یہ نظمیں لکھی گئی تھیں اور جوان نظموں کو گایا کرتے تھے۔

### سندھ اور اس کی تاریخ کے کچھ نمایاں خواص

تاریخ کے لکھاریوں کے لیے سندھ ایک مشکل ملک ہے۔ اس کا سبب واضح ہے۔ اس حقیقت کے باوجود کہ سندھ ایک ایسا علاقہ ہے جہاں ابتدائی دور میں ایک عظیم الشان تہذیب تھی ہندستان میں زمین کی علاقائی ساخت سوائے بعض ادھر ادھر ایک دوسرے دور دور علاقوں کے بری طرح اطلاع و معلومات کے تاریخی آثار سے محروم ہے۔ کتابات اور ایسے تمام طبعی آثار جو ماہرین آثار قدیمہ کو ان حقائق سے باخبر کرتے ہیں جن سے تاریخ میں خالی جگہوں کو مکمل کیا جاسکتا ہے ہندستان میں دستیاب نہیں ہیں۔ (5) صرف چند ہی ایسی پرانی عمارتیں محفوظ رہ گئی ہیں جن کے ذریعہ ہم پندرہویں صدی کے زمانے سے پہلے کے زمانوں کی تہذیب کا خاکہ مرتبہ کر سکتے ہیں۔ جن عمارتوں کو ہم قدیم میں گنتے ہیں سوائے چند کے بیشتر کا تعلق عموماً ستر ہویں صدی کے اوائل سے ہے بلکہ ان میں سے بھی اکثر کا تعلق بعد کے زمانے سے (یعنی اخہارویں صدی سے) ہے۔

ہندستان میں زمانہ قدیم کے تعلیمی مرکز کا کوئی نشان نہیں ملتا ہے، قدیم زمانے کی لا بیری یوں اور قدیم دستاویزات کے ذخیرہ بھی دستیاب نہیں ہیں۔ (6) پہلے کی صدیوں میں جو عالم سندھ میں رہا کرتے تھے ان کے بارے میں معلومات کا کوئی ذریعہ نہیں ہے اور اگر کچھ آثار مل بھی جاتے ہیں تو ان کی کوئی معنویت نہیں ہے۔ عمارتوں کا نام ہونا کوئی ایسا پیچیدہ مسئلہ بھی نہیں ہے جس کیوضاحت نہ کی جاسکے۔ (7) سندھ کی زمین صدیوں سے دریائے سندھ کی زدیں رہی جو اکثر اپنے بہاؤ کے راستے بدلتا رہتا تھا اور جو کچھ بھی اس کے بہاؤ کے راستے میں آیا وہ بتاہ ہوا۔ عمارتیں زیادہ تر مٹی گارے، لکڑیوں اور بھوسے کے آمیزے سے بنتی تھیں۔ اس قسم کی عمارتیں بڑے شہروں کے باہر اب بھی دکھائی دیتی ہیں۔ ایسی عمارتیں جن میں پکی ہوئی ایٹیں استعمال ہوئی تھیں جیسے کہ مسجدوں اور مقبروں کی وہ بھی بھرے ہوئے دریائی پانی کے بہاؤ کی چوٹیں کھا کر بتاہ ہو جاتی تھیں۔ زمین یک سیم و تھور اور آب و ہوا کی ختحی جو ہر سال کے چھ مہینے اتنی سخت گرم ہوتی ہے جس کی شدت کا بیان کرنا مشکل ہے۔ یہی نہیں بلکہ گرد و غبار کے طاق تو طوفان بھی آتے ہیں۔ (8) موجودہ زمانے کے بڑے شہر جیسے کہ اپنی حیدر آباد، سکھر، شکار پور اٹھارویں صدی کے جدید زمانے کی دین ہیں۔ ابتدائی زمانے کے شہر غائب ہو چکے ہیں اور اگر بھولے بھکٹے ملتے بھی ہیں تو گارے مٹی کے ٹوٹے پھوٹے چند مکانات تک ہی محدود ہیں۔ ایک ایسے بدلتے ہوئے دریائی علاقے کی زمین پر جو سمندر کی سوت کے علاوہ ہر طرف ریگستان یا بخیر پھر لیلی پہاڑیوں سے گھری ہوئی ہے ایسی کسی جگہ کی تلاش بے سود ہے جہاں آپ کو قطب مینار و جے نگر اور متحرا جیسی عمارتیں اور منظر دکھائی دے سکیں گے۔ تاریخ لکھنے والا بے چارہ کس طرح ماضی کا کوئی قابل اعتبار خاکہ تیار کر سکتا ہے جب اسے حوالے آتا اور دوسرا مستند مواد ملتا ہی نہیں ہے۔

اب اس تناظر میں مطالعہ کرنے والے اگر سندھ کے ماضی کی صدیوں کو دیکھیں تو سندھ کی تاریخ کے بعض نمایاں خواص ان کو نظر آئیں گے۔ تاریخ کے خاصے بڑے عرصے تک ان اہم واقعات سے جو باقی نامہ پڑوں ایشیا میں رونما ہوتے رہے تھے سندھ بالکل کثرا رہتا۔ ان میں سے کچھ ایسے اہم واقعات تھے جن کے گھرے اثرات سندھ پر مرتب ہوئے۔ مگر ان اثرات کی معنویت کو بہت کم ہی سمجھا گیا۔ سندھ اور اس کے عوام کی کھا میں جو اکیلا پن تھا اس کی بہتر انداز سے وضاحت سندھ کی زندگی کو ایک ایسا تالاب سمجھ کر اس سے کی جاسکتی ہے جس میں وقت فراغت باہر

سے پھر آ کر گرا کرتے تھے۔ اس کے نتیجے میں کچھ لہریں پیدا ہوتی تھیں مگر دھیرے دھیرے ختم ہو جایا کرتی تھیں۔ یہ کہنا غلط نہ ہو گا کہ سندھ کی تاریخ ڈھیلی ڈھالی، الگ اور پر سکون ہے جہاں بعد کے زمانے میں ایک مذہبی اسلامی سماج قائم ہوا جس نے تمایاں صورت اختیار کر لی۔ سندھ کی تاریخ میں ایسے بھی واقعات رومنا ہوئے تھے جن کی تاریخی معنویت مسلم تھی مگر ان واقعات نے سندھ پر جو بھی اثرات مرتب کیے ہوں سندھ سے باہر ان کا کوئی اثر مرتب نہیں ہوا۔ سب کچھ زیریں انہیں تک ہی محدود رہا۔ موئن جوداڑو کی تہذیب جس کا زمانہ مشکوک ہے اور غالباً 325 اور 275 قبل مسح سے تعلق رکھتی ہے سیرین اور المانی تہذیب سے بہت قریب تر ہے جب کہ اس قربت اور یکسانیت کو بھی تک پوری طرح بیان نہیں کیا جاسکا ہے۔ یہ پھر کافی اور شہر کی طبقی جس کے بارے میں وثوق کے ساتھ یہ کہنا مشکل ہے کہ وہ گنگا کے علاقے تک پہنچی تھی یا نہیں۔ (9) بہر حال ابھی تک اس تہذیب کے آثار سوائے سندھ اور پنجاب کے ایک شہر کے اور کہیں نہیں ملے ہیں (10) 325 قبل مسح میں سکندر نے ہندستان کی مہم سرکی تھی اور اپنی فوج کے ساتھ دریائے سندھ کے علاقوں کی طرف بھی گیا تھا۔ اس نے جن راستوں پر سندھ میں سفر کیا اس کے بارے میں صرف روایتی قصے کہانیاں ہی جانکاری فراہم کرتی ہیں۔ 711ء میں جو اس سال عرب فاتح اسلامی فوجوں کے ساتھ سندھ پہنچا جس کے نتیجے میں اسلام نے زیریں انہیں کے علاقے میں مسلمانوں کا ایک مرکز قائم کر دیا۔ سندھ میں اسلام کے اثرات بہت گہرے اور فیصلہ کن ثابت ہوئے۔ اس کے تین سو برسوں کے بعد مسلمانوں نے ہندوستان پر یلغار کی اور بعد میں ہندستان کی پوری تاریخ کا رخ بدیا۔ 1351ء میں ہجرات اور کامبھیوار کی بغاوتوں کو ختم کرنے کے بعد ہلی کا بادشاہ محمد بن تغلق زیریں سندھ کے علاقے میں ٹھٹھے کے قریب بیمار ہوا اور بخار کی حالت میں مر گیا۔ برلنی نے خوبصورت لفظوں میں لکھا ہے کہ ”موت نے بادشاہ کو اس کے عوام سے اور عوام کو بادشاہ سے آزاد کر دیا تھا۔“ 1540ء میں ہمایوں اور شیر شاہ کے درمیان سول وار کے نتیجے میں ہمایوں سے اس کی سلطنت چمن گئی اور بے یار و مددگار ادھر بھاگتا رہا۔ کچھ دنوں تک اسے سندھ میں پناہ ملی۔ 1542ء میں عمر کوٹ کے مقام پر اس کا فرزند اکبر پیدا ہوا جو بعد میں مغل اعظم ہوا۔ اس تاریخی واقعہ کے بعد ایک بار پھر سندھ اس وقت سول وار کا میدان بنا جب 1658ء میں اورنگ زیب کے جرنیلوں نے سندھ میں دارالشکوہ کا پیچھا کیا تھا اور بخار سے ٹھٹھہ

تک یہ جریل اسے کھدیڑتے رہے۔ سہون سے بھاگتے ہوئے جب دارالشکوہ نے گجرات کا رخ کیا تو سندھ کی سرحد پر شاہی فوجوں نے اسے دھر لیا تھا۔ اور اسے اسی کے سکے بھائی کے مفاد کو پورا کرنے کے لیے سہینٹ چڑھا دیا گیا۔ بھکر کا گھر اور جس میں منوچی بھی بطور توپی شریک تھا ایک ایسا روشن باب ہے جس کا ذکر اس اطالوی مہم جو نے اپنی یادداشتوں میں قلمبند کیا ہے۔ انہوں ڈیلنا پر ایسٹ انڈیا کمپنی نے جب اپنی دوسری فیکٹری قائم کی تھی جس کی عمر بہت کم رہی ایسا کوئی بڑا اور اہم اوقاع سندھ کی تاریخ میں 1758ء کے دوران رونما نہیں ہوا۔ 1843ء میں البتہ ایسٹ انڈیا کمپنی نے سندھ پر فتح حاصل کی اس زمانے میں سندھ علاقائی طور پر جس صورت حال کا منظر دکھاتا تھا اس میں بنیادی اہمیت اس سیاسی دنگل کی ہے جس میں افغانستان، سکھ اور ایسٹ کمپنی شامل تھے۔ یہ خاصاً پیچیدہ سیاسی دنگل تھا اس کا قرض بھی سندھ ہی کو الحاق کی صورت میں ادا کرنا پڑا اور برطانوی سرکار نے ان کے اپنے موقف کے مطابق انتہا پسند اور سخت گیر تالپوروں کے خاندان کا تیا پنجا کر دیا۔ ان چند واقعات کے علاوہ سندھ کی تاریخ ایک خلک کیسانیت اپنے حدود میں بند اور باہر کی دنیا کے لیے کچھ دلچسپ نہ ہونے کا منظر دکھاتی ہے۔ یہی کثاؤ یا علیحدگی سب سے نمایاں رنگ ہے جو سندھ میں رہا۔ سندھ کی اپنی ایک زندگی تھی۔ جیسا اس کتاب سے مکشف ہوگا۔ اس علیحدگی کے خاص سبب ہیں اول سندھ (جسے سورے دلیں Country لکھتا ہے) نقشہ جو چاروں طرف پھیلے ہوئے ریگستان ہر طرف پھیلی ہوئی بخراز میں اور سخت قسم کی آب و ہوا پر جس میں کسی فعل مہم کے لیے سال میں صرف چند مہینے ہی ملتے ہیں، مشتمل ہے اور دوم ایک دریائی وادی کی نسبتاً بے رنگ و بے حسن صورت جس میں زرخیزیت تو بہت زیادہ ہے اور فصلیں پیدا کرنے کی پوری صلاحیت بھی ہے مگرنا قابل بھروسہ کیونکہ دریائے سندھ کے بڑے سیال بتابی مچا دیتے ہیں۔ اس بتاہی میں کمی بعد کے زمانے کی بات ہے جب سندھ میں آپاشی کا نظام قائم ہوا۔ اس طرح آوارہ خرام اور خانہ بدوش قافلے شمال مغرب کی سرحدی رکاوتوں کو توڑتے رہتے تھے اور یہ سلسلہ اس وقت تک جاری رہا جب تک کہ وسط اٹھارویں صدی میں افغانستان کی سلطنت کا ابھار شروع نہیں ہوا۔ دوسری طرف پنجاب میں سکھوں کو عروج ہوا جس کے نتیجے میں شمال مغربی سرحدوں سے گھس بیٹھ کا سلسلہ ختم ہو گیا تھا پنجاب کے زرخیز علاقے اور دریائے گنگا کا علاقہ چونکہ بہت زیادہ مالا مال تھا اس لیے افغانستان کی طرف سے آنے والے پنجاب اور دریائے گنگا کے

ملاقوں کی طرف آتے تھے اور لوٹ مار کرتے تھے۔ لڑائیوں کی طویل تاریخ میں جو ہندستانی تاریخ میں سال 1000ء اور اس کے بعد کی ہے اس حوالے سے سندھ کا ذکر نہیں ہوا ہے۔ سندھ میں احمر انوں کی مدت بھی بہت کم ہوتی تھی جو سندھ کے لوگوں کے لیے مشکلات کی وجہ بھی ثابت ہوئی۔ سول لڑائیاں ہوا کرتی تھیں اور بلوجھستان کی طرف سے پہاڑی لوٹ مار کرنے والے سندھ بیس آجاتے تھے۔ اکبر کے دور کے اختتام کے قریب مغلوں کو یہ خیال آیا کہ سندھ کو بھی امپائر (سلطنت) میں شامل کیا جائے 1592ء میں اکبر نے سندھ کو مغل سلطنت کا حصہ بنایا تھا مگر مغل امپائر (سلطنت) کا حصہ بن جانے کے بعد بھی سندھ کی صورت حال وہی رہی جو پہلے تھی۔ مور لینڈ نے مغل امپائر میں اقتصادی تغیریں کو حوالے سے جب سندھ کا مطالعہ کیا تو اسے کسی قسم کا تاریخی ریکارڈ نہیں ملا۔ (11) سندھ کے لوگوں میں خواہ مقامی ہوں یا باہر سے آنے والے آبادکار ہوں کسی قسم کی فوجی صلاحیت نہیں تھی۔ اس سرزی میں کی تاریخ میں کوئی ایک ایسا جنگجو نظر نہیں آتا ہے جس کے حوالے سے تاریخ نے اس کی فتوحات کا حال لکھا ہو۔ مجموعی طور پر لوگ امن پنداشت محتشم تھے اور زیریں وادی سندھ کے معاملات و امور میں پوری طرح حصہ لیتے تھے۔ جہاں جہاں مکمل تھا لوگ زرخیز زمینوں پر کھیتی باڑی بھی کرتے تھے۔ تیر ہوئیں صدی عیسوی میں جب سو مردوں کی ایک راجپوت خانہ کی غائب آبادی مسلمانوں کی تھی۔ حکمرانی پر مذہبی شعور حاوی تھا اور اقتدار کی لگام سید طبقے کے ہاتھ میں تھی۔ اخراجوں میں صدی کے اوائل میں جب سندھ پر مغلوں کا کنٹرول کمزور ہو گیا تو خدا ترس فقیر خانوادے کی آل اولاد کا دعویٰ کرنے والے کلمہوڑا نے اپنی موروثی حکمرانی قائم کر لی اور سندھ کے آزاد حکمران بن گئے۔ کلمہوڑا احمر انوں کو ہٹا کر سندھ پر حکمرانی کرنے والے تالپوروں نے اس قسم کا دعویٰ نہیں کیا تاہم وہ سیدھے سادے چروہے تھے جنہوں نے اپنے عمل کی بنابر خود کو باصلاحیت ثابت کیا اور نظم و ضبط قائم کرنے کے لیے اپنے بلوجی قبیلوں کی طاقت پر احصار کیا۔ کلمہوڑا احمر انوں کی طرح انہوں نے بھی سندھ کے اکیلے پن اور ایک محدود قسم کی مسلم اشیائیں کا تحفظ کیا جس کی ساخت اور انتظامی صورت جزوی طور پر قرآن کے نظریات اور جزوی طور پر اس نظام پر قائم ہوئی جو مغلوں نے مکمل صورت میں رائج کیا تھا۔ ان مختلف اثرات و عوامل کے ذریعہ سندھ نے اپنی افرادیت اور پہچان اور ایک ایسی علیحدگی کو برقرار رکھا جو ہندستان میں بالکل ہی الگ نوعیت رکھتی تھی۔ جیسا کہ آوث رم (12) نے لکھا ہے کہ جب

سنده کے یہ نابالغ اور آپس میں بٹے ہو قبائلی سردار یعنی میران سنده 1843ء میں انگریزوں کے ہاتھوں کا کھلونا بنے تو ہندستان کے برطانوی اس طرح سنده میں داخل ہوئے جیسے کہ سنده ان کے لیے ہمیشہ سے نامعلوم سرز میں تھا۔ سنده انگریزوں کے لیے اتنا نیا اور اچھی تجربہ تھا کہ اس زمانے کے سنده پر لکھا جانے والا مواد برطانوی پلک کی جانکاری کا ذریعہ بنا اور خوب مقبول ہوا۔ سنده کا علاقہ کیسا تھا، اس کی کیا خصوصیات تھیں، حکومت کی ساخت، سماجی زندگی اور عوام کیسے تھے اس کے بارے میں مستند تفصیلات اسی لکھے گئے مواد اور ایسٹ انڈیا کمپنی کی کچھ عرصے تک قائم رہنے والی ستر ہویں اور انھارویں صدی کی فیکٹریوں کے ریکارڈ سے معلوم ہوتی ہیں۔ ان تفصیلات میں 1690-1760ء کا سنده نظر آتا ہے اور زیر نظر کتاب کا بھی یہی موضوع ہے۔

### تاریخی ماذ

1690-1760ء کے عہد کو از سرنو کرنے کے لیے جن تاریخی ماذ پر انحصار کیا ہے ان کی پانچ قسمیں ہیں۔ اول وہ مواد یا کام جو سنده کے موضوع پر مقامی مورخوں سے منسوب ہے دوسرے مقامی لکھاری جنہوں نے اس عہد یا اس سے پہلے کے عہد کا احاطہ کیا ہے اور اس میں تفصیل کے ساتھ سنده کے حوالے بھی ملتے ہیں، تیسرا ایسٹ انڈیا کمپنی کے دو مرطبوں کا ریکارڈ جب اس نے سنده میں فیکٹریاں قائم کی تھیں۔ پہلا مرحلہ 1635-1662ء کا اور دوسرا تھا 1758-1775ء کا چوتھا یورپین سیاحوں کا مواد جو ستر ہویں اور انھارویں صدیوں کے دوران سنده آئے تھے اور پنجم وہ سندیں جو سنده پر قبضہ کرنے والے انگریزوں سے متعلق ہیں۔ ثانوی استفادہ بہت سی ان کتابوں سے بھی کیا گیا ہے جو اکبر، جہانگیر، شاہ جہاں اور انگر زیب اور ان کے بعد آنے والوں کے زمانوں کی سماجی زندگی کو موضوع بناتی ہیں۔ ان کتابوں کی تعداد بھی زیاد ہے اور ان پر اعتبار بھی کیا جاسکتا ہے مگر ان میں چند ہی ایسی کتابیں ہیں جن میں سنده کا حال ملتا ہے جو کہ میرے مطالعہ کا موضوع ہے۔

ان بہت سی قسموں کے تاریخی ماذ کیا قدر و قیمت ہے؟ جہاں تک شاہ عبداللطیف کے موضوع کا سوال ہے مقامی مورخوں نے جن کے یہاں سنده کے بارے میں جانکاری ملتی ہے اور جو 1690-1760ء کے دور کا احاطہ کرتی ہیں اس سوال کا جواب فراہم نہیں کرتے ہیں چنانچہ ان

کی کتابیں ہماری مدد نہیں کرتی ہیں۔ ان کتابوں میں اس دور کا بھی احاطہ نہیں ہوا ہے جو میرے سطحالہ کا دور ہے۔ ان میں سوائے ایک نیادو کے کسی بھی جہانگیر کے زمانے سے آگے کے دور کا ذکر نہیں ہوا ہے۔ سندھ کی پیانیہ تاریخی کتابوں میں پانچ اہم ہیں۔ تاریخ موصوفی، تاریخ طاہری، بیگلار نامہ، ترخان نامہ اور تحفۃ الکرام۔ یہ کتابیں فارسی زبان میں ہیں جو کہ برطانوی اقتدار تک مک کے حکمرانوں کی درباری و فوجی زبان تھی سندھ کے مصنف بھکر کے میر محمد مصوم ہیں جو کہ سب سے جامع تاریخ کبھی جاسکتی ہے مگر اس میں اکبر کے ہاتھوں 1592ء میں مقامی سندھی حکمرانوں کی شکست سے آگے کا احوال نہیں ملتا ہے۔ ٹھنڈھ کے مرزا جانی بیک کی گرفتاری کا ذکر اس تاریخ میں ہے۔ محمد مصوم کرمان کے سرفرازی حسینی کے بیٹے تھے اور بھکر میں پیدا ہوئے تھے۔ ان کا تعلق مذہبی پیشواؤں کے سید خاندان سے تھا۔ 1600ء میں انہوں نے سندھ کی تاریخ قلمبند کی تھی۔ انہوں نے اپنے بیٹے کی تعلیم و تربیت کے لیے سندھ کی تاریخ مرتب کی تھی مگر اس میں بزرگوں اور پیروں وغیرہ کے حوالوں سے بہت زیادہ محیر العقول مجرمات بھی دیتے تھے جس کی وجہ سے ان کی تاریخ سندھ سائنسی انداز نظر رکھنے والے مورخوں کے لیے منفید ثابت نہیں ہوئی۔ تاریخ طاہری کے مصنف میر طاہر محمد نیانی ٹھنڈھ کے سید حسن کے بیٹے تھے۔ مصنف اور ان کے پریوار کی دشلیں ارغون اور ترخان حکمرانوں کے خدمتگار رہی تھیں۔ اکبر نے ان حکمرانوں کا غاثتہ کر کے سندھ کو مغل حدود میں شامل کیا تھا۔ تاریخ طاہری کی تکمیل 1621ء میں ہوئی تھی جو 1621ء سے لے کر قدرہار میں زہر دے کر مرزا غازی بیک کے مارے جانے تک کا میانیہ ہے۔ اس کتاب کے بعض حصے تاریخی بیان اور حوالوں کے اعتبار سے اہم ہیں اور اسے مصنف نے خاصے خوبصورت اور دلکش اسلوب میں لکھا ہے۔ اس قسم کے پیانیے تاریخ کے حوالے سے شاید ہی لکھے گئے ہوں۔ بیگلار نامہ امیر سید قاسم بیگلار کے زور قلم کا نتیجہ ہے جن کا تعلق سرقد کے ترمیز خاندان سے تھا۔ یہ خاندان شاہ حسین ارغون کے زمانے میں آیا اور سندھ میں آباد ہو گیا۔ آباد ہونے کے بعد اس پریوار کے مردوں نے سندھیوں کے بھی قبیلے میں بیاہ کرائے تھے۔ بیگلار نامہ غالباً 1628ء میں مکمل ہوا تھا۔ تاریخی اعتبار سے اس کی اہمیت معنوی ہے۔ اس کا موضوع ترخانوں کے دربار کے حالات کے بیان تک محدود ہے۔ مصنف نے عمر کوٹ کے ویری رانہ کی تباہ کی فتوحات پر زیادہ توجہ دی ہے جس کے خاندان میں مصنف کا بیاہ ہوا تھا۔ ترخان نامہ کے مصنف سید جمال میر جلال

الدین حسین شیرازی کے بیٹے تھے۔ ترخان نامہ کا زیادہ تر حصہ تاریخ سندھ اور تاریخ طاہری سے مستعار ہے۔ یہ تاریخ اصل میں مرزا محمد صالح ترخان کی تعریف و توصیف پر مشتمل ہے جس نے مغل بادشاہ سے وقاری کو نجایا تھا اور جس کے عوض میں کئی عہدے بھی حاصل کیے تھے۔ وہ بھٹھے کا پہلا صوبیدار (یعنی گورنر) اور بعد میں گجرات کا صوبیدار بھی رہا تھا۔ مغل بادشاہ کے لیے وہ بہت مددگار ثابت ہوا۔ اس کی تاریخ کی تکمیل 1654ء میں ہوئی گرتاریخی اعتبار سے اس کی بھی کوئی اہمیت نہیں ہے۔ سندھ کے کسی بائی کی لکھی ہوئی سب سے زیادہ بہتر کتاب تحفۃ الکرام ہے۔ اسے مصنف کے دور سے لے کر آخوند کی عمومی تاریخ کہا جاسکتا ہے جو تین جلدیوں میں ہے۔ تیسرا جلد میں خصوصیت کے ساتھ سندھ کو موضوع بنایا گیا ہے۔ ان جلدیوں کے مصنف بھٹھے کے سید علی شیر قانع ہیں تحفۃ الکرام میں تاریخی مواد زیادہ ہے گرتاریخی بیانے میں جگہ جگہ مصنف نے چھلانگ لگا کر محیر العقول واقعات اور بزرگوں و پیروں کی کہانیاں بھی پیوند کر دی ہیں چنانچہ تاریخ کی مجموعی قدر و قیمت کم ہو گئی ہے اس میں مرزا سرفراز کا ہبڑا تک کا زمانہ شامل ہے اور تاریخ کا بیان 1773ء پر تمام ہوا ہے۔ یہ کتاب اس زمانے کا احاطہ کرتی ہے جس سے مجھے سردار کار ہے۔ یہ تاریخ اگر تاریخ نویسی کے اصولوں کے مطابق لکھی گئی ہوئی تو یقیناً نہایت معترف ہوتی مگر اس کا انداز بھی راجح تاریخ نویسی کی روایت کا پیرو ہے اور ان تمام کمزوریوں سے آلوہ بھی ہے جو مشرقی (Oriental) تاریخ میں پائی جاتی ہیں۔ دوسرے درجے کی مقامی تاریخوں میں جو عموماً یا خصوصاً ستر ہویں اور انھاروں میں صدیوں کی مغل سلطنت پر محیط ہیں صرف آئین اکبری قابل ذکر ہے۔ اس کا زمانہ میرنے زیر نظر زمانے سے سو برس پہلے کا ہے گرجانکاری کے حوالے سے یہ کتاب اہم ہے۔ دوسری کتابیں جن کی تعداد کم نہیں ہے ان میں سندھ کا ذکر یا تونہ ہونے کے برابر ہے یا بالکل نہیں ہے۔ جس کا سبب تمام ہندستان سے سندھ کا اکیلا ہونا تھا اور جس کی وضاحت میں کرچکا ہوں۔ اس قسم کے کاموں کی بس اتنی ہی اہمیت ہے کہ ان سے جہاں گیر اور بعد میں وسط انھاروں میں صدی نے زوال اور ان زمانوں کی صورت حالات کے بارے میں جانکاری مل جاتی ہے۔ زیادہ تر تاریخی مواد جو کہ شاندار ہے انگریزوں کی کتابوں میں مل جاتا ہے۔ مورلینڈ کی کتابیں ”انڈیا ایٹ دی ڈیتھ آف اکبر“ (اکبر کے دیہانت کے وقت کا ہندوستان) اور ”فرام اکبر ٹو اور گنگ زیب“ (اکبر سے اور گنگ زیب تک) اہم ہیں۔ سرکار نے اواخر مغل دور کا مطالعہ خاصی احتیاط

سے قلمبند کیا ہے۔ ارون (Irvine) نے اوخر کی مغل انتظامیہ کے خاکے قلم بند کیے ہیں۔ وسدت اسکھ (Vincent Smith) نے اکبر دی گریٹ مغل (مغل اعظم اکبر) اور لین پول (Lane Poole) نے ”اورنگ زیب“ لکھیں۔ ان کے علاوہ اورنگ زیب کے زمانے پر ایک تاریخی فرشی نے مرتب کی ہے۔ اس کتاب کی کتابیات مستند لکھاریوں کے بارے میں ہمیں کچھ جانکاری دیتی ہے جو 1600ء اور 1750ء کے سندھ کے مطالعے میں بہت قیمتی مواد فراہم کرتی ہے۔ اس کتابیات میں معاصر تاریخی کام اور دوسرے مستند لکھاریوں کا بھی پتہ چلتا ہے۔ قرون وسطی کے سندھ کے بارے میں زیادہ مفید معلومات کا مأخذ اپتدائی دور کے فارسی و عربی لکھاریوں کی تاریخیں ہیں۔ ان میں سے کچھ کے حوالے زیرِ نظر کتاب کی کتابیات میں بھی شامل ہیں۔

مقامی تاریخ لکھنے والوں کے موضوع کو تمام کرنے سے پہلے ان کی خامیوں کا ذکر ضروری ہے۔ ان کے بارے میں کوئی تبصرہ اتنا مستند نہیں ہے جتنا کہ سر ایچ ایم ایلیٹ (Elliot) (13) کا ہے اس کی نہایت جامع اور شاندار کتاب ”ہشتری آف انڈیا ایز نولڈ باقی ایش اون ہستوریز“ (ہندوستان کی تاریخ اس تاریخ نویسوں کی زبانی) ناگزیر ہے۔ ایلیٹ نے مشرقی تاریخ نویسی پر تبصرہ کرتے ہوئے اسے گھریلو تاریخ کہا ہے۔ یہ رائے تمام مسلمان تاریخ لکھنے والوں پر سوائے بن خلدون صادق آتی ہے۔ مشرقی مورخوں نے اپنے عہد کے سماج اس کی ساخت اور طبقاتی تقسیم کا کوئی ذکر نہیں کیا ہے۔ ان کو اس سے دچھپی نہیں ہے کہ اذارے کیا ہیں اور کس طرح کام کرتے ہیں، تجارت، زراعت، مقامی پولیس اور عدالیہ کے کردار کو بھی انہوں نے نہیں دچھوا ہے۔ عام آبادی کے حالات اور اعلیٰ ترین حاکم وقت کے ماتحتوں کا بھی ذکر انہوں نے فضول سمجھا۔ زیادہ تر مقامی تاریخ لکھنے والے بادشاہ کے مصاحب اور چاپلوں ہو اکرتے تھے یادہ صرف شاہی دربار اور خاندان کی شان و شوکت اور ان کے معاملات کو قلمبند کرتے تھے۔ ان کو غریبوں کی زندگی لوگوں کے مسائل اور کم تر خلقت کی کوئی پروانہ نہیں تھی۔ جا گیر رارانہ سماج جس میں وہ زندگی کرتے تھے اس سماج کو سمجھنا ان کے بس کا کھیل نہیں تھا انہوں نے اقتصادی نظام کا کوئی جائزہ نہیں لی۔ تمام تاریخیں جو اس زمانے سے پہلاں کھیل گئیں جب سائنسی تحقیق کے تناظر میں تاریخ لکھنے کی ابتداء ہوتی اور عوام کے کلچر اور ان تہذیبی صورت حال کے تمام پہلوؤں کے پس مظر میں تاریخ مرتب کی جانے لگی تھی تو ان کے مقابلے میں بچوں کا کھیل نظر آتی ہیں۔ قرون وسطی اور مغل زمانے

کے مقامی تاریخ میں ایسی خامیاں زیادہ نہ مایاں اور پھیلی ہوئی ہیں۔ ان میں حکمران امر اور شرفا ہی کی بے بے کار کی گئی ہے کیونکہ یہ طبقہ اپنے خلاف کسی قسم کی رائے کو برداشت نہیں کرتا تھا۔ ان کی احتجانہ پالیسیوں، پروقوفیوں اور خرمستیوں کی نشاندہی کا سوال ہی پیدا نہیں ہوا تھا۔ ان کے لیے وہی تاریخی بیانے پسند تھے جو ان کے مفادات کے عین مطابق ہوں اور ان کی انفرادی حیثیت قصیدہ خواں ہوں۔ سماجی تاریخ کا مطالعہ جدید زمانے کی دین ہے اور اس قسم کے مطالعکی ابتداء س وقت سے ہوئی جب سنجیدہ مزاج اہل الرائے نے زمانہ قدیم کے کلائیکل مورخوں سے ہٹ کر انسانیت کی نشوونما میں اقتصادی صورت حالات اور محکرات کے تناظر کو ترجیح دی۔ اس قسم کے تاریخی مطالعے میں ہر قسم کے حقائق اور ان کی سند سے استفادہ کیا جاتا ہے اور ایسے مطالعے کے لیے فوجی اور طاقتور حکمران کی مہمات کی عارضی کا میاپیوں کی بہت کم اہمیت ہوتی ہے۔ اٹھارویں صدی کے انگلستان میں جہاں کی جگجو بہت سی غیر عمومی اور اجنبی موضوعات پر ہوا کرتی تھی اقتصادی اور علاقائی تاریخ کی تفصیلات کو نظر انداز کرنے کا رجحان ملتا ہے۔ جانس کی انگلستان نامی کتاب میں اس نکتے کیوضاحت ہوئی (14) ہے۔ اس میں وہ لکھتا ہے کہ ماہی کے زمانوں کی مکمل زندگی کی تصویر کشی کہ جس میں تمام مختلف پہلو آجائیں بہت ثیڑھی کھیر ہے۔ اب جسے سماجی تاریخ کہا جاتا ہے سیاسی تاریخ کے مقابلے میں آج کل زیادہ مقبول ہو گئی ہے۔ عموماً لوگ اپنے زمانے کی سیاست کو بہت زیادہ پسند کرتے ہیں اس لیے اسے پڑھتے بھی ہیں اور اس پر باقی بھی کرتے ہیں جبکہ بعد میں آنے والی نسلوں کے لیے وہ اتنی دلچسپ نہیں ہوتی ہے۔ یہی وجہ ہے کہ وسدت اسکھ، لین پول، سرکار اور مورلینڈ جیسے اہم سماجی مورخ بھی ستر ہویں اور اٹھارویں صدیوں کے ہندستان کی سماجی صورت حالات کو سمجھنے کے لیے اہم ہیں۔ ان مورخین نے گوکہ 1760-1690ء کے زمانہ سندھ کے سرسری حوالے ہی قلمبند کیے ہیں تاہم سندھ کی علاقائی اور سماجی تاریخ جو اس دور میں تھی اسے ان مستند تاریخ لکھنے والوں کے کام کا مطالعہ کیے بغیر سمجھنا ممکن نہیں مقامی تاریخ لکھنے والے اور تذکرہ نگار مجموعی طور پر نامکمل ہیں اور زیر کتاب کے لیے ان کے حوالے مفید نہیں ہوں گے۔ تاریخی مواد جو دستیاب ہے اور جس میں اول الذکر باہر کے مورخوں کی زیادہ اہمیت ہے ان کے مواد میں بھی بہت سی خالی جگہیں موجود ہیں جن کو تاریخی فیصلوں اور اصولوں کے ذریعہ تقدیمی انتخراج کی مدد سے پر کرنا ہوگا۔ یہ افسوسناک حقیقت ہے کہ باہر کے لکھنے والوں کے یہاں بھی

1690-1760ء کے سندھ کے بارے میں حقوق کے بیان کا فتدان ہے۔ میں نے ان خالی جگہوں کو پر کرنے کی کوشش کی ہے۔ ہمارے پاس باہر کے لکھنے والوں کی جو گواہیاں ہیں ان کو تین قسموں میں تقسیم کیا جا سکتا ہے (الف) ستر ہویں اور اٹھارویں صدیوں کے سندھ سے متعلق یہیں اٹھیا کپنی کا ریکارڈ جس میں 1758-1662ء کا دور غائب ہے۔ (ب) ہندستان کے سندھ میں مغل سلطنت کے اوآخر ڈیڑھ سو برسوں کے دوران سندھ کی یاترا کرنے والے یورپیں کے مستند بیانے، (ج) برطانیہ کے ساتھ سندھ کے الحاق کا سرکاری ریکارڈ جن معاصرین کی تحریروں کے حوالے موجود ہیں اور ان سیاحوں اور مطالعہ کرنے والوں کے جرنلز جنہوں نے تمام مستند حوالوں کی مدد سے مقامی تحریروں کی خامیوں کی بہت کچھ صحیح کی جاسکتی ہے۔

سندھ میں ایسٹ انڈیا کمپنی 1636-1758ء کے دوران اپنی ایک فیکٹری چلا رہی تھی۔ اس فیکٹری کو جو بند ہو گئی تھی دوبارہ 1775-1800ء کے دوران چلایا گیا۔ ان دونوں فیکٹریوں کا ریکارڈ سندھ کی صورت حال کے صحیح منظر کی سند ہے۔ کمپنی جن بیو پاریوں کو بیو پار کے لیے مختلف حصموں میں بھیجا کرتی تھی ان کے زرعیہ سندھ کے بارے میں بہت سی معلومات حاصل ہوتی تھیں۔ بہت سے سرکاری خطوط جو کمپنی سورت اور بعد میں ممبئی اپنے مرکزی دفتر کو بھیجتی تھی اس زمانے کے سندھ کے حالات سے پر ہوتے تھے۔ یہ مستند مواد کچھ تو ممبئی کے ریکارڈ آفس میں اور کچھ انڈیا آفس لا بیری میں محفوظ ہے۔ آخر الذکر کر کے حوالے سے سر ولیم فائزرنے جو تحقیق کی ہے، اس سے ستر ہویں صدی کی فیکٹری کے بارے میں بہت سے حقوق معلوم ہوئے ہیں۔ ممبئی گورنمنٹ ریکارڈ میں گو کہ جزوی کڑیاں غائب ہیں تاہم اس میں اتنا مواد ضرور موجود اور حفظ ہے جس کی مدد سے تاریخ لکھنے والے اپنے مستند بیانے کا خاک بن سکتے ہیں۔ اٹھارویں صدی کی فیکٹری سے متعلق ممبئی ریکارڈ آفس کا مواد زیادہ مکمل اور اہم حوالہ ہے جس کی مدد سے مغل سلطنت کے لکھنے والوں کا مطالعہ کیا جا سکتا ہے۔ کلمہ اول اقبیلہ آزادی و خود مختاری کے لیے ہاتھ پاؤں مار رہا تھا جبکہ سکھ پٹھان اور مرد ہے مغل سلطنت سے کچھ حصہ چھین کر اقتدار میں حصہ داری کے لیے برس پیکار تھے۔ یہ بات البتہ بہت تکلیف دہ ہے کہ وہ دور جو شاہ عبداللطیف کی زندگی 1689-1752ء سے تعلق رکھتا ہے ایسٹ انڈیا کمپنی کے ریکارڈ میں اس کا

کوئی ذکر ہی نہیں ہوا ہے گویا سندھ اس ریکارڈ سے غائب ہے۔ اس مواد کا مطالعہ کرتے ہوئے شاعر کی پیدائش سے پہلے کی نسلوں کے بارے میں مستند معلومات مل جاتی ہیں اسی طرح شاعر کی وفات کے بعد کی دہائی کے پارے میں مواد مل جاتا ہے مگر جس دور میں شاعر زندہ تھے اور اپنا کام کر رہے تھے مجسمی آفس ریکارڈ اس کے بارے میں کچھ نہیں بتاتا ہے۔ میں نے اس مواد کا مطالعہ کیا تو پورے دور کا صرف ایک واقعہ ہی میرے ہاتھ لگا۔ (15) اسی قسم کی خلا میں یورپیں یا تریوں کے مستند بیانیوں میں بھی ہیں۔ ستر ہویں صدی کے ختم تک جتنے بھی یورپی یا تری ہندستان آئے تھے ان کی تعداد بہت زیادہ تھی گو کہ ان میں سے بعض مختصر مدت تک ٹھہرے تھے۔ ستر ہویں صدی کی چوتھی پانچویں اور چھٹی دہائیوں کے دوران یورپی سیاح زیادہ آئے تھے جنہوں نے اپنی آرا اور دوسری تفصیلات کو قلمبند کیا تھا۔ اسی صدی کے ختم پر دوبارہ کافی یورپی ہندستان آئے تھے۔ انہوں نے جو فیکٹریاں دیکھیں ان کے بارے میں اپنی آرا اور اپنے تاثرات کے ساتھ ساتھ ہندستانی عوامی کی سماجی و اقتصادی صورت حال کا بھی مطالعہ قلمبند کیا تھا۔ اس تحریری سرمائے میں بھی سندھ کے بارے معلومات محدود ہی ہیں تاہم سندھ کو پہلے کی طرح ان آنے والوں نے نظر انداز نہیں کیا۔ برنسیر، تاورنیر اور تیونیٹ (Bernier, Tavernier, Thevenot) نے سندھ کا سفر 1616ء میں فادر مازیق (N. Withington) کیا تھا البتہ نکولس و ہنٹن (N. Withington) 1640ء میں نکولس منوچی جو 1655ء میں بھکر کے محاصرے کے وقت تو پ خانے سے وابستہ تھا اور کپتان الکر بینڈ ریملشن (A. Hamilton) 1699ء میں سندھ آئے تھے نکولس و ہنٹن 1616ء میں ایک غلط ہم کا شکار ہو گیا تھا۔ ان سب ہی نے صورت حالات کی ناقابل فراموش منظر کشی کی ہے۔ ان میں سے آخری چوتھا یعنی ہیملشن اکیلا تھا جس نے سندھ کے حالات کا احاطہ شاہ اطیف کی زندگی ہی کے زمانے میں کیا تھا۔ ستر ہویں اور اٹھارویں صدیوں میں مغل سلطنت کے جو حالات تھے ان کا مواد کمکمل ہے اور اس کے ذریعہ سندھ میں سلطنت کی ساخت جو ستر ہویں اور اٹھارویں صدیوں کے منتخب ادوار میں تھی اتنی کمکمل ہے کہ ان خلا دوں کو بھرنا مشکل نہیں ہے جو 1699-1758ء کے دوران کے مجموعی دستیاب مواد میں پائی جاتی ہیں۔

سندھ کا 1843ء میں برطانیہ سے الحاق ہو گیا تھا۔ اور اس دور سے متعلق ہر قسم کا تحریری مواد و افر مقدار میں ملتا ہے۔ اس میں برطانوی فتح کے وقت سندھ کی جو سماجی حالت تھی واضح طور پر نظر

رانج ہوا جو دوسرے علاقوں میں رانج تھا۔ آئین اکبری سے اس نظام کے خاص خاص معاملات کا پتہ چلتا ہے۔ یہ بھی معلوم ہوتا ہے کہ سندھ پر اس کا اطلاق کس طرح کیا گیا تھا۔ مغل عمل داری سے نتھی ہو جانے کے بعد سندھ گورنمنٹ کی اکائی میں کس حد تک تھا اس کے بارے میں واضح معلومات کا فقدان ہے تاہم اتنا اندازہ ضرور ہو جاتا ہے کہ سندھ ایک مربوط اکائی ہو گیا تھا البتہ یہ بات واضح ہے کہ کافی دنوں تک بالائی اور زیریں سندھ متحد نہیں ہو پائے تھے۔ اصل میں تالپوروں کی حکمرانی کے ختم تک (1843) اس بات میں شک کی گنجائش ہے کہ سندھ پوری طرح متحد تھا یا نہیں تھا۔ امیران سندھ کی حکمرانی کا نقشہ اس طرح تھا کہ سرکار تین نمایاں شخصیات کے ہاتھ میں ہوتی تھی جن کے اقتدار کے علاقوں کی حدود الگ الگ ہوتی تھیں تاہم معاملات اس طرح چلائے جاتے تھے ان الگ الگ صاحبان اقتدار کے ماہین بڑی قسم کی لڑائیاں نہیں ہوتی تھیں۔ امیران سندھ کے انتظامات کا یہ وہ خاص پہلو بھی تھا جس سے مورخین متاثر ہوئے۔ بہر حال یہ بات پورے وقق کے ساتھ کبھی جاسکتی ہے کہ 1843ء کے اوخر تک (یعنی برطانیہ کی عمل داری کے بعد) بالائی اور زیریں سندھ کے درمیان اتحاد مکمل نہیں ہوا تھا۔ اکبر نے جب سندھ کو مغل عمل داری سے نتھی کیا تھا تو سندھ کو صدر ملتان کا حصہ بنادیا گیا تھا اور دو علاقوں میں سرکار قائم کی گئی تھی اول شمال میں بکھر اور دوم انڈس دیلتا کے مقام تھے میں۔ ان دو نوں سرکاروں کو الگ الگ گورنر کنٹرول کرتے تھے۔ ان کے اختیارات کی حدود کے بارے میں کوئی واضح معلومات نہیں ملتی ہیں۔ پوری ایک صدی کے دوران تھے اور بکھر کے گورنروں کا تقرر پہلے ترخان حکمران اور بعد میں مغل حکمران کیا کرتے تھے۔ ان گورنزوں کا تعلق جا گیر دار خاندانوں سے ہوتا تھا جو انتظامیہ کو کنٹرول کرتے تھے۔ شاہ جہاں کے زمانے سے لے کر اخہاروں میں صدی کی پہلی دہائی تک سندھ میں مغل اقتدار کو بروئے کار لانے والے وہ صاحبان اختیار ہوا کرتے تھے جو سلطنت کے دوسرے علاقوں سے سندھ بھیج جایا کرتے تھے۔ شاہدی اتفاق سے کوئی گورنر ہو جو سندھ کا مقامی ہو۔ کلہوڑا کی اہمیت یہ ہے کہ جب وہ طاقتور سیاسی قوت بن گئے تب اس رجحان میں بھی بدلاؤ آیا اور مقامی سندھ کے امر اگورنر کیے جانے لگے تھے۔ کلہوڑا درمیانی درجے کے جا گیر دار تھے مگر دھیرے دھیرے اتنی طاقت پکڑ گئے کہ ان کو سرکاروں کا گورنر مقرر کیا جانے لگا ایک مرحلہ وہ بھی آیا جب یہ گورنر بالائی اور زیریں سندھ پر چڑھ دوڑے اور تھنھے و بھکر کو مراکز بنالیا۔ 1737 میں نادر شاہ کے حملے

نے ان کو موقع فرماہم کر دیا اور انہوں نے آزاد و خود مختاری حاصل کر لی۔ یہ خود مختاری ابھی کچھ تھی کیوں کہ دہلی کا بادشاہ اور اس کے صلاح کار بدرتین سیاسی بحران میں پھنسنے ہوئے تھے اور اس پوزیشن میں نہیں تھے کہ دہلی سے دور سندھ کے معاملات پر توجہ دیں۔ رکی طور پر آزادی و خود مختاری کے باوجود کلہوڑا خود کو مغل بادشاہ کے سامنے جواب دھرنا بحاجت تھے۔ محصولات جمع کرنا، اس جمع میں سے دہلی کو اس کا حصہ بھیجتے رہنا اور امن و امان قائم رکھنا ان کی ذمہ داری تھی۔ 1760ء تک جب کلہوڑا حکمرانی قائم ہوئی تھی اور غلام شاہ کلہوڑا کو بادشاہ کہا جانے لگا تھا (ایسٹ انڈیا کمپنی کے خطوط میں بھی اس کے لیے لفظ بادشاہ ہی استعمال ہوا ہے) اقتدار کی خود مختاری کے خلاف مراجحتی ربحان پایا جاتا تھا۔ زیریں سندھ میں اقتدار پر قبضے اور ایک حکمرانی قائم کرنے کے لیے کلہوڑا حکمران اور جام کے درمیان تکرار ہوا۔ ان دونوں زیریں سندھ کے حکمران سندھی قبیلہ سے کے سمو ہوا کرتے تھے۔ ترخان بعد میں آئے تھے اور آخر میں اکبر نے ان کو ختم کر دیا تھا۔

مغلوں کی یہ پالیسی رہی تھی کہ جو بھی فعال ادارے تھے ان ہی کے استعمال کو وہ آسان ذریعہ سمجھتے تھے اور مقامی وڈیرے سرداروں کو چلی سطح کے اعلیٰ عہدے دیا کرتے تھے اور کسی حد تک ان کے کنجی اختیارات کا بھی لحاظ رکھتے تھے۔ یہی اصل میں ایک صحیح راستہ بھی تھا جس پر چل کر جا گیردارانہ سماج کی برائیوں کے باوجود طاقتور منظم اور چاق و چوبنڈو جیسی خود کو فعال رکھ سکتی تھیں اور دور دراز علاقوں میں نظم و ضبط کا تحفظ کرتی تھیں۔ یہ نظام بہت جامع تھا۔ نچلے درجے کے با اختیار اپنے اوپر والے حکام کی وفاداری بھاتے تھے اور سب مل کر شاہی گورنر کے احکامات کی تعمیل کرتے ہوئے شاہی خزانے کے لیے محصولات جمع کرتے تھے۔ محصولات جمع کرنے کے لیے نظم و ضبط کا برقرار رکھنا ضروری تھا اور مغلوں کا یہ طریقہ کار رکھا کہ وہ مقامی معاملات میں بہت زیادہ آزادی دیتے تھے بشرطیکہ مقامی عہدے دار امن و امان قائم رکھیں اور محصولات کا حصہ مبیا کرتے رہیں۔ اس نظام کی خاتمی یہ تھی کہ وہ مقامی حکام کی بد عنوانیوں کے لیے چیک اینڈ بیلنس کا اطلاق نہیں کرتے تھے اس طرح علاقوں کے گورنر سے لے کر نیچے تک جو زیادتیاں ہوتی تھیں ان پر کوئی کنٹرول نہیں تھا۔ (16) اس خاتمی کا نتیجہ ہوا کہ مقامی سرکاروں اور شاہی مرکز کے درمیان محصولات کے حصے کی مانگ، مسئلے پر تازع عات رونما ہوتے تھے۔ سندھ پر مغل حکمرانی کا پورا دور اس قسم کے تازع عات کی مثالوں سے بھرا ہوا ہے۔ تجارتی مقاصد کے لیے جو انگریز یا پاری سندھ

କିମ୍ବା କିମ୍ବା କିମ୍ବା କିମ୍ବା କିମ୍ବା କିମ୍ବା କିମ୍ବା କିମ୍ବା କିମ୍ବା କିମ୍ବା

۱۰۷



آئے تھے ان کی مشکلات کا سبب بھی مقامی حکام ہی کی پالیسیاں ثابت ہوئی تھیں۔ ایسٹ انڈیا کمپنی کے روکارڈ میں مفادات کے اس نکراو کا مکمل حال ملتا ہے۔ جن کے نتیج میں بہت سے اقتصادی نقصانات کا بوجھ بڑھ گیا تھا۔

مغل حکمرانوں اور ان کے انتظامی نظام کی کمزوریوں کا احاطہ و نسبت اسمتھ نے بڑی مہارت اور صحت کے ساتھ کیا ہے۔ وہ لکھتا ہے کہ سرکار کا پورا ڈھانچہ فوج کے بل بوتے پر کھڑا ہوا تھا۔ پیشتر حکام جن کو فوجی عہدوں کا اعزاز نہیں حاصل تھا جیسے کہ سردار اور قاضی وغیرہ وہ خالصنا مذہبی پیشوائیت کے اور انتظامی و قانونی فرائض انجام دیتے تھے۔ منصب دار کا عہدہ بڑا ہوتا تھا اور ہر منصب دار کو سول اور انتظامی اختیارات و افراد مقدار میں حاصل ہوتے تھے۔ کوئی بھی مقامی گورنر نہ تو قانونی ضوابط اور نہ طریقہ کار کا پابند ہوتا تھا۔ قرآن کے احکامات کو بروئے کار لانے میں بھی وہ بالکل آزاد ہوتا تھا۔ وہ اصل میں شاہی اشرافیہ کے طبقہ کا نمائندہ ہوا کرتا تھا اور جو کچھ وہ چاہے کر سکتا تھا تاہم اسی وقت تک جب تک کہ اس کی کوئی شکایت مطلق العنوان بادشاہ تک پہنچے۔ بادشاہ کسی بھی مقامی گورنر کو واپس بلا کر اسے سزا دینے کا بلاشکت غیرے اختیار رکھتا تھا۔ (17) اسمتھ نے یہ بھی لکھا ہے کہ مختصر اسر کا رہت سے خلی سطح کے مطلق العنوان مقامی چلاتے تھے اور ان کو کنٹرول کرنے کے لیے بالائی سطح پر اشرافیہ طبقہ ہوتا تھا جو بھی کبھی قبلہ صحیح کرنے کے لیے ان کی نگرانی کرتا تھا۔ پوری انتظامیہ مکمل طور پر بھی اور با اختیار ہوتی تھی۔ مغل انتظامیہ کا کوئی بہتر اور دلش تاثر محسوس نہیں کیا جاسکتا ہے۔ اس کی خامیوں کا جدید انتظامی ڈھانچے اس کی باشور پیلک اور اعلیٰ خوبیوں کے تناظر میں جائزہ لینا صحیح نہیں ہے۔ ہندستان کے مخصوص ماحول میں جہاں وفاداریاں مشکوک ہوتی تھیں اور سلطنت کے تانے بنے مربوط نہیں تھے کوئی اور انتظامی نظام کا بروئے کار لانا بھی ممکن نہیں تھا۔ محصولات کی وصولیاں کے لیے بھی کوئی بہتر طریقہ کا امکان نہیں تھا کیونکہ بادشاہ اور اس کے دربار فضول خرچی کے عادی ہو چکے تھے اور چاہتے تھے کہ ہر علاقے سے مال کو ان کو ملتا رہے خواہ وہ کیسے بھی وصول کیا جاتا ہو۔ پریش معیار کے علاوہ فضول خرچی کے علاوہ ایک اور کھاتہ جنگلوں کا تھا جو بادشاہ اپنے مخالفوں کے خلاف لڑا کرتے تھے۔ اکبر کے زمانے میں جب سندھ کا مغل سلطنت سے الماقہ ہو گیا تھا تو سندھ کی انتظامیہ بھی ان ہی خامیوں سے پر تھی جو ہر جگہ پائی جاتی تھیں۔

## اٹھارویں صدی میں کلہوڑا اقتدار

مطلق العنان حکمرانی کی قوت کے طور پر کلہوڑا اشاہی بہت دھیرے دھیرے نمایاں ہوئی۔ اس کا سقوط بھی اچانک کسی ڈرامائی انداز میں نہیں ہوا۔ ان کا بہم اور بے ارادہ ابھار طالب علموں کی سمجھ میں اس وقت آئے گا جب وہ مغل زمانے کی عمومی خصوصیات اور اس کے رجحانات کو ذہن میں رکھیں جن کی تفصیلات اور پیش ہو چکی ہیں۔ کلہوڑا اشاہی کی ابتداء 1730ء سے ہوتی ہے تاہم 1730ء سے پچاس برس پہلے ہی سندھ کے معاملات کی حد تک ان کے خاندان نمایاں کردار ادا کر رہے تھے۔ اسی طرح کلہوڑا اشاہی 1778ء میں اچانک ڈھیر نہیں ہوئی تھی اور نہ میر بخار خاں تالپور نے ان کی سرکار کا تختہ الٹ کر تخت و تاج پر قبضہ کیا تھا۔ جس کے نتیجے میں غلام نبی کلہوڑا کو شکست ہوئی تھی اور وہ مر گئے تھے۔ کلہوڑا اشاہی اور اس کے کرتا دھرتا اٹھارویں صدی عیسوی تک زندہ اور فعال رہے اور گڑ بڑ پیدا کرتے تھے جس کے اثرات بھی مرتب ہوئے۔ سندھ، قلات، پکھ، افغانستان، جودھپور اور بہاولپور کی سیاست پیچیدہ ابھی ہوئی اور بہم تھی اور سیاسی بھونچالوں کے لیے ان کی فضاز رخیز تھی جس کے نتیجے میں عبدالنبی کلہوڑا کو بھاگنا پڑا تھا۔ اس کے منفی اثرات 1803ء ختم نہیں ہوئے تھے۔ اس وقت تک تالپور خاندان نے اپنے اقتدار کو قائم کر کے پائیدار بنا لیا تھا۔ کلہوڑا اشاہی زمانے کی کوئی مرتب اور موزوں تاریخ نہیں لکھی گئی۔ ان کے بارے میں بہترین 1799ء میں ناقص کرو نے جو کہ انگریز تھا۔ اٹھارویں صدی کے خاتمے پر وہ سندھ میں تھا اور اپنے شخصی مشاہدات و تجربات کی وجہ سے سندھ کو جانتا تھا۔ اس کا بیانیہ ممیز سرکار کے ریکارڈ میں موجود ہے۔ 1843ء میں پوشن نے سندھ پر لکھا تھا مگر اس نے بغیر اعتراف یا شکریہ ادا کیے کرو ہی کے پیشتر بیانات کو لکھ دیا۔ اس کی کتاب ”آبزر و شنز آف سندھ“ میں زیادہ مواد کرو سے مستعار ہے۔ اس کتاب کا مقصد کلہوڑا اقتدار کی تفصیلی تاریخ لکھنا نہیں تھا بلکہ 1760-1690ء کے دوران کلہوڑا اقتدار کے اہم رجحانات کی سندھ کی سماجی تاریخ کے تناظر میں نشاندہی کرنا تھا۔ کلہوڑا اقتدار کو پانچ مرحلوں میں تقسیم کیا جا سکتا ہے۔ پہلا مرحلہ سندھ کے وہ کلہوڑا گورنریا وائز ائے تھے جن کو مغل بادشاہ مقرر کرتے تھے۔ اس مرحلے کی ابتداء 1701ء میں ہوئی دوسرا وہ دور جب کلہوڑا گورنرزوں نے مقامی سطح پر اقتدار اور اختیارات پہنچانے ہاتھ میں لے لیا اور اس کو مستحکم کیا

یہاں تک کہ 1736ء میں دہلی کے بادشاہ نے ان کی جزوی آزادی اور خود مختاری کو تسلیم کر لیا۔ تیر 1739ء میں نادر شاہ کی یلغار کے بعد کا دور جب سندھ میں مغل اقتدار کو ایرانی سلطنت نے دبوچ لیا اور جس کے نتیجے میں کلمبوز احمر ایران کے مطلق العنان شاہ کے ماتحت ہو گئے تھے اور اس کو محصولات ادا کرتے تھے، چوتھا تقریباً 1747ء کا زمانہ جب ایران سے سندھ کا اقتدار کابل کی پہنچان سلطنت کو منتقل ہوا جو احمد شاہ درانی کے کامیاب حملے اور اس کی فتح کا نتیجہ تھا وہ جدید ماقفانستان کا بانی تھا۔ اس دور میں کلمبوز احمر ایران کابل کے ماتحت ہو گئے تھے اور افغان حکمران کو محصولات ادا کرتے تھے اور پانچوں مرحلہ جب 1778ء میں کلمبوز اور تالپور قبیلوں کے درمیان کھینچاتانی شروع ہوئی جو صدی کے خاتمے تک جاری رہی۔ خانہ جنگلی کے اس دور میں بلوچیوں کے تعاون سے جو بڑی تعداد میں سندھ کی سر زمین پر آباد ہو چکے تھے تالپور سرداروں نے سندھی حکمران قبلیہ کلمبوز کے کس بل نکال کر ان کو تباہ کر دیا تھا۔ 1737ء سے لیکر بعد تک کلمبوز اکبھی اپنے اقتدار کے مالک نہیں بن سکے۔ ان کو سالانہ رقم ادا کرنے پر مجبور کیا گیا جبکہ انہوں نے جماں تک ان سے ہوا کا اس مانگ کو پورا کرنے سے گریز کی کوشش کی۔ ان کو مقامی طور پر جو حمایت حاصل تھی اس کی وجہ سے وہ کسی حد تک اس ادائیگی سے خود کو بچاتے رہے انہیں یہ بھی سہولت حاصل تھی کہ سندھ میں باہر کی قوتوں کی مہم جوئی کبھی آسان نہیں ثابت ہوئی کیونکہ افغان اقتدار کا مرکز کابل تھا اور افغان سلطنت خود 1773ء میں احمد شاہ درانی کی موت کے بعد کمزور ہو گئی تھی جو کہ مشرقی اشراقیہ کا نمایاں رہا ہے۔ ان حالات میں کلمبوز اخاندان کی طرف سے تالپوروں کو ملنے والی رقم کی مقدار بھی کم ہوتی گئی بلکہ کافی رقم کلمبوز اخاندان پر ادھار ہوتی۔ ان حالات میں ایک مستحکم اقتدار کا قیام ممکن نہیں ہوا۔ کا۔ اسی زمانے میں انیسویں صدی کی پہلی دہائی کے دوران انگریز سندھ میں پہنچ گئے تھے۔ وہ بیوپاریوں کی حیثیت سے سندھ میں آئے تھے اور ان کا مقصد بیرونی تجارت کے منافع تک محدود تھا۔ اس دور میں جب تالپور حکمران تھے سندھ تمام حوالوں سے ایک خود مختار اور محدود مسلم ریاست ہو گیا تھا۔ اسی حالت میں چارلس نپنٹر نے 1843ء میں سندھ کو ایسٹ انڈیا کمپنی کی عملداری سے نکھی کر دیا تھا۔ 1701ء سے بعد تک اگر سندھ کی پالیسی کا غور سے جائزہ لیں تو یہ بات سامنے آتی ہے کہ سندھ کو مغل، ایرانیوں اور پہنچانوں سے آزاد کھا گیا اور ان قوتوں کو محصولات کی بہت کم ادائیگی کی گئی۔ سندھ کی زمین کا تحفظ کیا گیا اور

علاقوں کو بند رکھا گیا جس پر کوئی اور کسی قسم کی بیر و فی قوت کو داخل ہونے سے ممانعت تھی۔ بہت مشکل ہی سے کوئی غیر ملکی سندھ پہنچ پاتا تھا۔ یہ حقائق و ثقہ کے ساتھ سندھ کے عجیب مزاج کی وضاحت کرتے ہیں۔ ایسٹ انڈیا کمپنی اگرچہ سندھ میں موجود تھی اور ستر ہویں واٹھاروں میں صدیوں میں اس کی فیکٹریاں قائم تھیں پھر بھی انیسویں صدی کی ابتداء کا سندھ پورپیوں کے لیے بالکل اجنبی تھا اور اس قدر اجنبی تھا کہ سندھ پر اس زمانے میں جتنا بھی لکھا گیا اسی تاثر کو پیش کرتا ہے۔ یہی معاوضہ انسیویں صدی میں دنیا کے لیے اہم حوالہ بھی تھا۔

کلہوڑا خاندان میں وہ صلاحیت اور ذہانت نہیں تھی جو حکمرانی کے لیے ضروری ہوتی ہے سوائے کہ انہوں نے علیحدگی اور اجنبيت کی پالیسی پر عمل کیا اور آپ پاشی کی اہمیت کو محض کیا۔ کلہوڑا اصل میں مہم قسم کے ایک سندھی قبیلے تعلق رکھتے تھے۔ اس قبیلے کو اب جاموٹ کہا جاتا ہے (18) جو کہ وادی سندھ کے غیر بلوچ فرزندان زمین تھے۔ یہ بالائی سندھ کے ان علاقوں میں رہتے تھے جو اب لاڑکانہ اور سکھر کے علاقوں ہیں۔ سمه خاندان کے زوال کے بعد کلہوڑا حکمران اپنی سندھی حکمرانی تھی جس نے مستقل طاقت سمجھا کی تھی۔ سمه حکمرانوں نے تھنھے کی بنیاد رکھی اور وسطی ایشیا سے آنے والے ارغونوں اور ترخانوں سے پہلے دوستیں برسوں تک سندھ پر راج کیا تھا۔ ان کا دور حکومت سندھ میں مقبول بھی ہوا تھا۔ ان کا شمار مقدس بزرگوں میں ہوتا تھا اور یہی ان کی عمومی مقبولیت کی وجہ ثابت ہوئی تھی۔ (19) وہ بزرگ درویشوں کی اولاد تھے اور زیریں سندھ کے مسلمان بادیوں میں بزرگ درویشوں کو بہت پسند کیا جاتا تھا کلہوڑوں کے دور میں تین خانہ جنگیوں نے گڑ بڑ پیدا کی تھی۔ پہلی خانہ جنگی 1754ء میں نور محمد کلہوڑا کی وفات کے بعد برپا ہوئی تھی دوسرا 1775ء میں سرفراز خاں کلہوڑا کی معزولی کے بعد اور تیسرا جب تالپوروں نے کلہوڑا خاندان کو شکست دی تھی۔ سندھ میں تشویش ناک صورت حالات کے علاوہ باہر سے سندھ پر حملوں کا بھی خطرہ تھا۔ کلہوڑا حکمران چونکہ ایران اور افغانستان کے بادشاہوں کو طے شدہ رقم کی ادائیگی نہیں کرتے تھے اس لیے ان بیر و فی ملکوں کے حملے کا خطرہ تھا۔ لیفٹیننٹ جیمس نے چاند و کہ پر گزند کی تفصیلات کے بیان میں صحیح لکھا ہے کہ چاند و کہ باقی ماندہ سندھ کی طرح کئی خونی لڑائیوں کا میدان رہا تھا۔ ہلی سلطنت کے کرتا دھرتاؤں کی فوجوں نے ہرے بھرے سختیوں کو رومندا تھا اور نہ جانے کتنے لوگوں کا خون بہایا تھا۔ ابتدائی زمانوں میں آزادی کے تحفظ کے لیے جرات مندانہ

لڑائیاں ضرور ہوئیں مگر ان کے بعد تخت پر بر اجمان ہونے والے حکمرانوں نے اپنے راج پاٹ کا تحفظ تکمیل کے زور پر کیا جس کی وجہ سے سندھ میں قتل و غار بگری اور ظلم و ستم کا بازار ہی گرم رہا۔ کلمبوز اقتدار سے لیکر تالپوروں تک اور تالپوروں سے انگریزوں تک یہ بازار گرم رہا اور سندھ ریزہ ریزہ ہوتا چلا گیا۔ تالپوروں نے بڑی بے حری سے اپنے خالوں کو قتل کرنے کا بازار گرم کیا یہاں تک کہ انگریز وارد ہوئے اور انہوں بندوق کے زور سے سندھ میں فتنہ و تباہی پر قابو حاصل کیا اور پر امن فضا قائم کی۔ (20)

الدوارے درویشوں کے خاندان کا سندھ کے علاقے میں راج پاٹ تک پہنچنے کا اتفاق ایک ایسا اتفاق ہے جس مشرقی تاریخ بہت منوس رہی ہے۔ سمه خاندان کی حکمرانی کے دور میں ایک فقیر میاں محمد مہدی سندھ آئے تھے (21) اور یہاں آباد ہو گئے تھے۔ ان کے ساتھ ان کے مذہبی گروہ کے بہت سے پیروکار بھی تھے۔ ان پیروکاروں میں ایک آدم شاہ کلمبوز ابھی تھے جنہوں نے اپنے زمانے 1558ء میں اپنی تعلیمات کی وجہ سے بہت نمایاں اعزاز حاصل کر لیا تھا اور لوگ ان کا احترام کرتے تھے۔ ان کی شہرت جب بڑھی تو انہوں نے عام حالات میں دچپی لینا شروع کر دی اور اپنے اثرات مرتب کیے۔ یہ اثرات اس حد تک بڑھے کہ انہوں نے اپنے قبیلے کے تعاون سے زمینوں پر قبضے کر لیے اور شاہی اقتدار کی مخالفت شروع کر دی یہاں تک کہ ملتان کے گورنر کا قہر ان پر نازل ہوا جس نے ان کے باغی رویڑ کو ہرا کر ان کو قتل کر وادیا۔ اس سانحہ کی وجہ سے صرف ان کی شہرت میں بڑھوتری ہوئی بلکہ لوگوں کی ان سے ہمدردی میں بھی اضافہ ہوا۔ ان کا مقبرہ سکھر کی ایک چٹانی پہاڑی پر واقع ہے۔ جہاں ان کے چاہنے والے اب بھی عقیدت و احترام کے ساتھ جاتے ہیں۔ پوشنہ لکھتا ہے کہ آدم شاہ کے چیلوں کی تعداد میں بہت اضافہ ہو گیا تھا اور اس کی موت کے بعد آنے والی چھنلوں تک اس کی شہرت کا ذکر کا بجتار ہا جن میں سے تخت و تاج کے وارثان آتے رہے اور باری باری حکمراء ہوئے۔ انہوں نے اپنے چاہنے والوں چیلوں اور خدمت گاروں کی اتنی بڑی فوج بنائی تھی جن کی مدد سے وہ ہر قسم کے وسائل پر قابو حاصل کرتے رہے طاقت کو بروئے کار لا کر اپنی حکمرانی کو منوایا اور ستر ہویں صدی کے اوآخر میں مختلف وڈیروں کی زمینیں بھی ہتھیا لیں۔ ان زیادتیوں کا نتیجہ یہ تکلا کر مخالف قوتوں نے مغل فوج سے مداخلت کی مانگ کی اور مغل فوجوں نے طاقتور اور پاسیدار درویشوں کے گروہ کو ہرادیا۔ ان کے نتیا دین محمد

کلہوڑا کو قید کر لیا اور کلہوڑا قبیلے کو قلات کی طرف بھاگنے پر مجبور کر دیا۔ مذہبی درویشوں کے قبیلے کے حق اقتدار اور اس پر ان کے دعوؤں کو غلط نہیں کہا جا سکتا ہے۔ دین محمد کے بنی ناص محمد نے اپنے آبا اجادا دکا اور اشیٰ حق حاصل کرنے کے لیے ملتان کے گورنر سے زجوع کیا، اس سے اپنے حکمران پر یوار کی غلطیوں کی معافی مانگی اور شاہی رحم اور معافی حاصل ہو جانے کے بعد واپس ہوا۔ اس وقت ستر ہوئیں صدی ختم ہونے کو تھی اور وہ زمانہ شروع ہو رہا تھا جو میری اس کتاب کا موضوع بھی ہے۔ ناصر محمد کلہوڑا کا بینا یار محمد کلہوڑا اصل میں کلہوڑا شاہی اقتدار کا بانی تھا۔ 1701ء میں اس نے شکار پور کو داؤ دپورتوں سے چھین لیا تھا جو کہ جلا ہوں یعنی دھاگا بننے والوں کا قبیلہ تھا۔ داؤ دپورتوں نے 1616ء میں شکار پور شہر کی بنا استوار کی تھی۔ انہوں نے بالائی سندھ کے ایک طاقتور قبیلے مہروں سے لڑائی کی تھی جواب بھی بہماں پور کے حکمران خاندانوں میں ملتے ہیں۔ یار محمد نے شکار پور کو اپنا مرکز بنایا اور اورنگ زیب سے دریائے سندھ اور نارا کے درمیان کی زمین حاصل کرنے کا پروانہ وصول کیا۔ اس پروانے کے ذریعہ مغل شہنشاہ نے اسے یہ بھی حق دیا کہ وہ خود کو خدا یار خاں کہلوائے۔ وہ اپنے اقتدار کی مختصری حد اور لقب سے مطمئن نہیں ہوا چنانچہ 1711ء کے لگ بھگ وہ کنڈیار و اور لاڑکانہ کے علاقوں پر چڑھ دزوڑا اور سکھ کے اطراف کا بھی کچھ علاقہ ہتھیا لیا۔ اب اس کے پاس اختیار اور حدود کی اتنی طاقت تھی کہ اسے سندھ کی نمایاں طاقت کہا گیا۔ 1719ء میں اس کی وفات کے بعد اس کا بینا نور محمد کلہوڑا گدی نشین ہوا جس نے داؤ دپورتوں کو ہرا کر ان کے ملک شکار پور کو اپنی عمل داری سے نکھی کیا۔ ابتدائی مرحلے میں سلطان محمد شاہ کی وفاداری کا بھرم رکھنے کے لیے جس نے اس کے باپ کی طرح اسے بھی خدا یار خاں کا لقب اور 1719ء (22) میں سہوں کا صوبہ عطا کیا تھا اختیاط کا دامن تھا میں رکھا۔ اسی زمانے میں قلات کے ولی میر عبداللہ خاں نے جو بر اہوی تھا کلہوڑا اقتدار پر حملہ کر دیا تھا۔ اس لڑائی میں اب سے بارہی نہیں ہوئی بلکہ جان سے بھی ہاتھ دھونا پڑا تھا۔ اس واقعہ کے بعد اس کی طاقت میں اور بڑھوٹری ہوئی یہاں تک کہ جب ٹھنڈھ کی گورنری کا منصب خالی ہوا اور جیسا کہ مغل حکمرانوں کی روایت رہی تھی کہ وہ دور و دور از علاقوں میں خالی ہونے والی جگہوں کو پر کرنے کے لیے اسی علاقے کے کسی باعتماد طاقتور سردار یا دیارے کا چناو کرتے تھے ٹھنڈھ کی گورنری نور محمد کلہوڑا کو مل گئی۔ اب وہ غیر اعلانیہ طور پر زیریں اور بالائی سندھ کا حکمران ہو گیا تھا۔ مشرق کے ریگستان سے لے کر

مغرب کے پہاڑی علاقوں تک اس کے حدود میں ہو گئے تھے۔ 1739ء میں جب نادر شاہ نے سندھ کو روندا تو صورت حال کا حلیہ ہی بڑھ گیا۔ اس حملے اور اس کی تباہی کے بعد نور محمد کے ذہن سے دہلی کے بادشاہ کا خوف نکل گیا۔ (23)

نور محمد نے نادر شاہ کے خلاف اپنے ساتھ پیر کھونے کی جرأت ضرور کی مگر نادر شاہی قبر سے بچنا اس کے لیے ممکن نہیں تھا چنانچہ جب ہندستان سے ایران کے لیے چلا تو سندھ کو روندا والا نور محمد کو پکڑ کر عرب کوٹ کے قلعے میں بند کر دیا اور اسے ہتھیار ڈالنے اور سرتسلیم خم کرنے کا حکم دیا۔ مرتا کیا نہ کرتا اس نے سرتسلیم خم کیا اپنی غلطیوں کی معافی مانگی اور افغان سردار نے اسے اس شرط پر معاف کر دیا کہ وہ میں لاکھروپے بطور تاوان ادا کرے گا۔ اس ادائیگی کو یقینی بنانے کے لیے وہ کلہوڑا احمد راں کے تین بیٹوں مراد خاں، اتر خاں اور غلام شاہ خاں کو پکڑ کر اپنے ساتھ یہ غمال بنا کر لے گیا جہاں وہ کئی برس تک رہے تھے۔ (24) 1747ء میں نادر شاہ کو قتل کر دیا گیا اور یہ تینوں بیٹے جو ایرانی دربار میں یہ غمال تھے چھوڑ دیئے گئے اور واپس سندھ آ گئے۔ اتنے عبرتاک سامنے کے باوجود نور محمد شاہ نے کوئی سبق نہیں لیا اور جب نادر شاہ کی گدی احمد شاہ درانی نے سنبھالی اور دہلی لوٹی تو نور محمد نے پھر تاوان کی رقم ادا کرنے سے گریز کیا۔ 1754ء میں تاوان کی رقم حاصل کرنے کے لیے احمد شاہ نے سندھ پر چڑھائی کرنے کا ارادہ ظاہر کیا اور سیوسستان کا گھیراؤ کر کے وہاں اپنے خیمے گاڑ دیئے۔ نور محمد ذر کی وجہ سے مشرق کی طرف ریگستان میں بھاگ گیا اور وہیں مر گیا۔ اس کے نتیجے میں متوفی کلہوڑا کے تینوں بیٹوں کو افغان سردار سے لڑائی کا سامنا کرنا پڑا اور سندھ خانہ جنگی کی حالت میں آ گیا۔ اس خانہ جنگی کی تفصیلات کا بیان غیر ضروری ہے سو اسے اس کے کہ 1756-1758ء کے دوران سندھ زراجیت اور تباہی میں بتلارہا اور اس وقت تک کوئی بدلاو نہیں آیا جب تک 1758ء میں غلام شاہ کلہوڑا بطور فاقع منظر پر ابھرا۔ یہی وہ زمانہ تھا جب سندھ میں ایسٹ انڈیا کمپنی دوبارہ اپنی فیکٹری بنانے کے لیے کام کر رہی تھی۔ 1854-58ء کے دوران سندھ کی پچیدہ صورت حال خواہ عجیب کیوں نہ ہو مگر سندھ سے باہر ہندستان میں جو صورت حال تھی اس سے خاص مختلف تھی۔ اقتدار کی نکش کا خاتمہ غلام شاہ کلہوڑا کی حکمرانی کے ساتھ ہوا تھا۔ کمپنی کے خطوط میں اس کے لیے پُنس کا لقب استعمال ہوا ہے۔ تاہم وہ احمد شاہ کی خود محتراری کے سامنے سرتسلیم خم کرنے پر بہر حال مجبور ہوا اور کابل کو سالانہ رقم ادا کرنے کی شرط مانی۔ کلہوڑا

خاندانوں کی بدقسمت نسلوں کو صرف اپنوں ہی سے نہیں لڑنا پڑا بلکہ پھانوں، قلات، کچھ گھرا لو سردار کے ساتھ بھی سیاسی دنگل کھیلنا پڑا۔ گھرالوغالب ازیریں سندھ کے ائمہ ڈیلٹا کے سماں تھے جنہوں نے کسی طرح ایک مچھوتے سے علاقے پر اپنی حکمرانی قائم کر لی تھی۔ سندھ کی گدی سنہجانے کے بعد جب اقتدار مختکم ہو گیا تھا کلہوڑا خاندان کا سب سے باصلاحیت غلام شاہ کلہوڑا نے سندھ کی بد امنی پر قابو پانے میں کوئی قابل ذکر درج پیش نہیں لی۔ (25) 1771ء میں اس کا دیہانت ہو گیا اور اس کا بڑا بیٹا سرفراز خاں گدی پر بر احتجان ہوا۔ وہ کم نظر بے رحم اور نااہل ظالم ثابت ہوا اور اس کے باپ نے اپنے دور حکومت میں جو اچھے کام کیے تھے چند ہی برسوں کے اندر اسے بھی ملیا میٹ کر دیا تھا۔ اسی کے حکم سے 1775ء میں ایسٹ انڈیا کمپنی کو اپنی فیکٹری بند کرنا پڑی تھی۔ میر بہرام خاں تالپور کو قتل کروانے کی احتمانہ حرکت کا بھی اسی نے ارتکاب کیا تھا جس کا یہ نتیجہ ہوا کہ جو حالات تھے ان کے تناظر میں عوام کا اس پر اعتماد اٹھ گیا اور آخر میں تالپوروں نے کلہوڑا حکمرانی کا تختہ الٹ پھینکا۔ یہ وہ زمانہ تھا جب سندھ میں بلوچی فوجی طاقت بن چکے تھے پہلے زمانے کے کلہوڑا حکمرانوں نے سندھ میں بلوچیوں کے آباد ہونے کے رجحان کی ہست افزائی کی تھی تاکہ لڑائی کے میدان میں ان کی برتر فوجی حیثیت کا فائدہ اٹھائیں۔ بہرام کے قتل کی وجہ سے سندھ کے دربار میں خصوصی اختیارات رکھنے والے تالپور بلوچی قبیلے بگزر گئے تھے اور انہی کی ایسا پر بد عنوانیوں اور بد انتظامی کے الزام میں سرفراز خاں کو ہٹایا گیا تھا۔ اس کی معزولی کے بعد خانہ جنگلی شروع ہو گئی۔ اس خانہ جنگلی کے دوران یہ بعد دیگرے میر محمد خاں، غلام شاہ اور غلام نبی کلہوڑا گدی نشین ہوتے رہے مگر یہ تینوں بالکل نااہل ثابت ہوئے۔ دوسرا خانہ جنگلی اور بعد میں تالپوروں کی حکمرانی کے ابھرنے سے اس کتاب کے موضوع کے حوالے سے ہمارا کوئی تعلق نہیں ہے البتہ اتنا بتانا ضروری ہے کہ بد امنی کا یہ عرصہ 1778ء سے 1800ء تک قائم رہا تھا۔ جب بعد میں تالپوروں نے صورت حال پر قابو پالیا تو بحران کا یہ زمانہ ختم ہوا۔

کلہوڑا حکمرانی کا پورا منظرنامہ افسوناک واقعات سے بھرا ہوا تھا۔ سندھ کی آبادی کے عوام الناس کے لیے یہ بد قسمتی تھی کہ ان کے اپنے لوگوں کی حکمرانی جس نے اصل تحریک اپنے مذہب پرست عوام سے مذہب کے نام پر حاصل کی تھی مغل حکمرانوں کی جگہ تو ضرور حاصل کر لی تھی مگر ان کے مقابلے میں کلہوڑا حکمرانی کی کارکردگی مایوس کن ہی رہی ان کے بعد گدی نشین ہونے

والے تالپوروں نے مذہب کو حوالہ بنا کر عوام کو مطمئن نہیں کیا کیونکہ ان میں مذہبی حوالے سے کوئی درویشانہ مزاج نہیں تھا اور نہ اس رہجان سے ان کو کوئی لگاؤ تھا اور نہ ہی انہوں نے کلہوڑا خاندان کی طرح اپنے طویل اقتدار کے دعوے کیے تھے۔ کلہوڑا حکمرانوں نے کامیابی حاصل کرنے کے بعد سندھ کے اپنے ماتخوں یعنی رعایا پر یہ متاثر تھوپا تھا کہ آدم شاہ کا خاندانی سلسلہ پتغیر اسلام کے چچا حضرت عباس سے ملتا ہے۔ اس دعوے کی کوئی واقعی بنیاد تھی یا نہیں اس کی کوئی سند انہوں نے پیش نہیں کی تھی۔ تالپور بالکل سادہ صاف اور کھرے تھے یہ اور بات ہے کہ اداخرو کٹورین دور کے برطانوی سیاست دانوں نے ان کا سوا گست نہیں کیا اور برطانوی عوام بھی ان سے متاثر نہ ہو سکے تاہم یقیناً انہوں نے بھر جان زدہ سندھ میں چالیس برسوں تک امن و شانست قائم رکھی اور جو بھی انتظامیہ انہوں نے بنائی تھی اپنی حدود میں وہ نہ تو نا اہل تھی اور نہ اس کا مقابلہ ماضی سے کیا جاسکتا ہے۔ یہ بات یاد رکھنے کی ہے کہ کلہوڑا اور تالپور حکمرانوں میں ایک قدر مشترک تھی کہ دونوں حکمرانوں نے ڈیڑھ سو برسوں تک سندھ کے دروازے باہر سے آنے والوں پر بند رکھے تھے۔ 1843ء چارلس شپنگر نے دیکھا کہ سندھ میں مغل طرز کی انتظامیہ ہی قائم تھی اور اس پر ایسی تہذیب و رہداری کے اثرات مرتب نہیں ہوئے تھے جو ہندستان کے دوسرے حصوں میں ایک صدی سے فعال تھے جس کی وجہ سے لوگوں کی سوچ میں بھی بدلا و آگیا تھا اور ان کو یہ اندازہ ہو گیا تھا کہ لوگوں کا اعتماد اور ان کی وفاداریاں حاصل کرنے کے لیے گورنمنٹ کو کیسا ہونا چاہیے۔ سندھ میں پہلے پہل تالپوروں کی آمد آمد کا بیان برٹن نے قلمبند کیا تھا۔

### حوالہ جات

- یہ کہنا صحیح نہیں کہ ایسٹ انڈی اسپنچ کے سامنے ہندستان پر کمبل حکمرانی کی کوئی مستعین پالیسی نہیں تھی، 1688ء میں چالنڈ کی تحریک پر ایک قرارداد میں کہا گیا تھا کہ کمپنی کو اپنی تجارتی بالادستی کے دفاع کے لیے علاقائی خود مختاری پر یقین رکھنا چاہیے تاکہ دوسری صدی میں ہندستان کا الحاق ممکن ہو جائے۔ البرٹ، گورنمنٹ آف انڈیا ص 24۔ کمپنی آمدنی میں جو بڑھوڑی پیدا کر رہی ہمیں اس کی اہمیت کو سمجھنا چاہیے جس کے نتیجے میں ہم ہندستان میں قوم کا درجہ حاصل کریں گے۔ ایضاً ص 27۔ ڈائیکرٹر ز کے مطابق ایک وسیع برطانوی

ڈومنین کی بنا استوار کرنا جو مضبوط اور مستقل ہو کمپنی کا مقصد تھا۔ میریٹ (Marriott) دی انگلش ان ائمیا ص 62-64

-2 ایسٹ ائمیا کمپنی کی ابتدائی کامیابیوں کا سبب ان کی فوج تھی جس میں تنجواہ دار مقامی سپاہی بھی شامل تھے ان کا مسئلہ معاوضہ تھا کسی کی وفاداری ان کا مسئلہ نہیں تھا۔ اس زمانے کی ہندستانی فوج ایسے گروہوں کا مال ایٹھنے والا مجموعہ تھی جن کو مختلف کمپنیوں کے کپتان بھرتی کر لیتے تھے۔ وہ اپنے خیال میں ایسے سرداروں کا چناؤ کرتے تھے جو ان کے لیے مفید ثابت ہوں۔ وہ آزاد اور چھڑے تواریخوں کو جمع کر لیتے تھے جن میں پیشتر ایشیائی علاقوں کے ہندستانی آباد کار تھے اور جو ہندستان کے لیے بھی خطرہ تھے۔ سرافریہ لائل۔ ہش رو آف ائمیا۔ جلد 7 ص 170۔

ریکارڈ کے مطابق بہت سے پیدل فوجی مل جاتے تھے یہاں تک کہ صرف چھ ہفتوں کی نوٹس پر ہندستان کی بہترین افغان تاتار، ایرانی اور مرہٹہ اکا بھی آ جاتے تھے۔ ان میں کثرت ان لوگوں کی ہوتی تھی جو دشمن کی صفوں سے باہر نکال دیئے گئے ہوں۔ ایضاً ص

-87

-3 ایس۔ لین پول۔ اور نگ زیب، ص 204۔ اس نے جو افسوس ناک بیان قلمبند کیے تھے ان میں لکھا تھا کہ میرا سارا وقت کسی فائدے کے بغیر گز رگیا۔ میرے اندر خدا موجود تھا مگر پھر بھی میری نظروں پر پھر پڑ گئے تھے اور میں روشنی نہیں دیکھ سکتا تھا۔ امید آنی جانی کیفیت ہوتی ہے اور اچھے دن دوبارہ لوٹ کر نہیں آتے ہیں۔ میں دنیا میں صاف اور معصوم پیدا ہوا تھا مگر جاتے ہوئے اپنے کندھوں پر گناہوں کا بوجھ لاد کر جاؤں گا۔ ایس۔ لین۔ پول۔ ائمیا اندر محمد ن رول۔ ص 408۔

-4 لائل ہش رو آف ائمیا۔ جلد 8 ص 78۔

-5 موب، ن جوداڑ اور چند ڈیر کے آثار قدیمہ۔ الور کے علاقے، برہمن آباد کوئی اتفاقاً طلنے والا اسٹوپا، ٹھٹھے کے آثار قدیمہ کے تباہ اور گلتے سڑتے نمونے اور صدیوں کی پرانی عمارتوں کا مقابلہ نہیں ہو سکتی ہیں جو ہندستان کے دوسرے علاقوں میں ہیں۔

-6 برہمن (لہچڑ برہمن) ہش رو آف سندھ باب ایک کا نوٹ 16 ص 377۔

- 7- گولڈ اسمتحہ ہٹاریکل میمائر آن شکار پور۔ ص 5۔ ممبئی گورنمنٹ ریکارڈ نیو سیریز نمبر  
- 17
- 8- دونوں حیدر آباد اور کراچی اٹھارویں صدی کے دوسرے نصف کی پیداوار ہیں۔ شکار پور کی  
بنائی 1616ء میں داؤڈ پوتروں نے استوار کی تھی۔ اٹھارویں صدی کے اوپر تک شکار پور کی  
کوئی حیثیت نہیں تھی البتہ جب شکار پور کے ہندو بیوپاریوں نے افغانستان کے راستے  
سے وسطی ایشیائی تجارت میں کامیابی حاصل کی تو اس کی اہمیت ہوئی۔ اس سے پہلے وہ دریا  
کے کنارے کا ایک دیہات تھا۔ اس سے کہیں زیادہ اہم تر دریائے کے دوسرے طرف  
روہڑی تھا۔
- 9- میکے۔ دی انڈس سولا نیزیشن۔ ص 7۔
- 10- تازہ دریافتیوں سے پتہ چلا ہے کہ موہن جوداڑ و تہذیب کے آثار وادی گنگا میں بھی پائے  
گئے ہیں۔
- 11- مور لینڈ۔ فرام اکبر ٹاؤ اور نگ زیب۔ ص 322-323۔ ضمیمہ مغل آمدنی کے اعداد و شمار۔
- 12- گولڈ اسمتحہ۔ لائف آف آوث رم۔ جلد اول، ص 331۔
- 13- ایلیٹ۔ اصل دیباچہ۔ ص 19۔
- 14- جانس انگلینڈ۔ دیباچہ۔ ص 411۔
- 15- ایس۔ آئی۔ ایل۔ بی۔ نمبر 4 سال 1743ء ص 44۔
- 16- دیکھنے رے (Ray) ڈائی نٹک ہشڑی آف ناردن انڈیا۔
- 17- اکبر دی گریٹ مغل۔ ص 368-69۔
- 18- میر محمد کاہوڑا نے پنہوڑ کیلئے کوٹکست دی تھی۔ یہ فتح بہت آسانی سے حاصل ہوئی۔ انہوں  
نے بہت عام سے ہتھیار سے فتح حاصل کی تھی۔ میر محمد نے اس کامیابی کے بعد اپنے  
حامیوں اور چیروکاروں کو ہدایت کی مرنے کے بعد ان کے مزار پر ان ہتھیاروں کو نصب کر  
دیا جائے جو ان کی کامیابی کی یادگار ہو۔ خدا آباد میں ان کے مزار کے سامنے یہ ہتھیار اب  
بھی نصب ہیں۔ روپورٹ پکستان پر یہی۔ ممبئی گورنمنٹ ریکارڈ نمبر 17 نیو سیریز ص 671۔
- 19- پر گنہ چانڈوکا پر لیفٹیننٹ جس کی روپورٹ 1847ء ممبئی گورنمنٹ ریکارڈ ایضاً ص

- 709-74

- 20 - گولڈا سمیٹھ نے اپنے بیان میں اسے جام پور کا شیعہ سید لکھا ہے۔ ہماریکل میماں یز آف شکار پور۔ ص 22۔ ممینی گورنمنٹ ریکارڈ 17 نویں سیریز سے اختاب۔
- 21 - دیکھئے اپنے یہ میں گز ٹھیکر آف سندھ۔
- 22 - بندستان پر یلغار اور نادر شاہ کے باقیوں دہلی کی تباہی کے دور میں سندھ مatan سے ختمی تھا اور صوباتan کا اٹوٹ اُنگ بنایا تھا۔ سلطنت دہلی کی نہت پھوٹ کے بعد وہ حصہ جس کو مغافلی کیا جاتا تھا اور جو سکھر بھر کار پور اور اسکے ماتحت عاقوں پر مشتمل تھا۔ احمد شاہ ابدالی نے جس کا پایہ تخت کا مل تھا درانی سلطنت میں شامل کرایا تھا۔ سندھ میں افغان علاقہ شمال مشرق میں کاشمور تک دراز تھا جو رہ جہاں کے شمال میں مatan کی سیما پر واقع تھا۔ اس کا دوسرا سر اریگستان اور مندرجی کے جنوب میں دریائے لاڑکانہ تک پھیلا ہوا تھا۔ میحر گولڈا فی کی روپورٹ۔ ممینی گورنمنٹ ریکارڈ نمبر 17 نویں سیریز پر ص 688۔
- 23 - گولڈا سمیٹھ نے اس واقعہ کا ذرا مختلف منظر دکھایا ہے۔ ہماریکل میماں یز آف شکار پور۔ ص 17-18 -
- 24 - گوکر اس اصل کارنا مے کوئی خاص نہیں تھے پھر بھی سیوستان کے گھوسوں اور بہادر خاں کے علاقے بہاولپور پر اس نے قابو حاصل کیا تھا۔ کچھ کے خلاف ایک مہم بھیجی تھی۔ 1764ء میں حیدر آباد کی بنا استوار کی تھی اور اپنے ہی ایک محسن دوست اور مدد کرنے والے کو کھرالو کے جام حاجی پر حملہ کیا تھا۔



## سنڌھ میں ولندیزی تجارت - تاریخی پس منظر

مظہر یوسف / ظہور چوہدری

(یہضمون ولیم فلور کی کتاب The Dutch East Indian Company and Diewel Sind. In the 17th and 18th Centuries پر ابطور تعارف لکھا گیا ہے)

ولندیز بلاشبہ جنوبی ایشیا کے ساتھ تجارت کے بانیوں میں یہ جو سیلوں (سری انکا) اور بناویہ (انڈونیشیا) جیسے دور دراز ملکوں کے ساتھ ہوتی تھی۔ لیکن تمام یورپی ممالک میں پرتگال واقعنا پہلا ملک تھا جس نے ہندوستان کی مرکزی سر زمین اور اس کی ساحلی پٹی، دونوں پر اپنی موجودگی کا احساس اس طرح دلایا کہ پرتگالی باشندے یہاں پر پادری، تاجر اور بحری ترواقوں کی صورت میں موجود تھے۔

رومیلا تھا پر کے بقول، بھارت کے ساتھ مغربی تعلق 1498ء میں واسکوڈے گاما کے کامیاب بحری سفر سے شروع ہوا جب پرتگالی پہلے پہلے ہندوستان کے مغربی ساحل پر نمودار ہوئے۔ یہ واضح تھا کہ اس وقت وہ چھوٹی کالویاں بنانے کی غرض سے تجارتی مرکز کی تلاش میں تھے اور اس کی خاطر لڑنے مرنے کو بھی تیار رہتے تھے حالانکہ ان سے پہلے ابتدائی عربوں نے یہاں لمحن آباد ہونے کی خواہش کی تھی۔

البوقیر قے گوا پر 1510ء میں قبضہ کیا اس کے بعد جلد ہی فرانس زبانیز پہلے عیسائی پادری کی حیثیت سے ہندوستان پہنچا اور یوں خاص طور سے ہندوستان کے مغربی ساحل پر عیسائیت اختیار کرنے کے ایک باقاعدہ طریقہ کار کا آغاز ہوا۔ ان پادریوں نے مغل اعظم اکبر سے آگرہ

کے نزدیک، فتح پور سیکری میں ملاقات کی اور اسے مہربان پایا۔ اکبر کثر مذہبی عقائد سے بہت دور تھا اسے نہ صرف ایک راجپوت خاتون جودھابائی سے شادی کی تھی بلکہ یہ بھی کہا جاتا ہے کہ ایک عیسائی عورت سے بھی بیاہ رچایا تھا۔ انہی دنوں ایک عیسائی امیر مرازا والقرنین نے حکومت میں ایک بلند مرتبہ حاصل کیا اور سانحہ کا فوجدار بن ابعد میں لاہور کا گورنر مقرر ہوا۔

ہندوستان کے دیگر حصوں اور سندھ میں بھی پرتگالی، مغربی ساحلوں پر اجھے خاصے متھر ک تھے۔ 1513ء تک پرتگالی اتنے طاقتور ہو گئے تھے کہ وہ لاہری کی بندرگاہ کے لیے خطرہ بننے رہے جس کی بنا پر سندھ کے اس وقت کے ”سمہ حکمران“، اندر وون سندھ تک محدود ہو گئے تھے۔ پرتگالیوں نے غالباً اس وقت تک سندھی حکمرانوں کی مرضی یا بغیر مرضی کے لاہری میں ایک فیکشی بھی قائم کر لی تھی۔ یہ فرض کرنا بھی بعد از قیاس نہ ہوگا کہ انہوں نے فیکشی کے قیام کے لیے طاقت کا استعمال کیا ہوگا جیسا کہ وہ ہندوستان میں ہر جگہ کر رہے تھے۔

جان کوریز آفنسو Jesuit Letters of Indian History میں لکھتے ہیں کہ 17ویں صدی اس پہلو دار جدو ججد کا منظر پیش کرتی ہے کہ جو عظیم مغلوں، چھوٹے ہندوستانی رجوائز و، پرتگالیوں، ولندیزیوں، انگریزوں اور فرانسیسوں کے درمیان ہو رہی تھی۔ وہ کہتے ہیں کہ اگر مرہٹوں نے یہاں پرتگالیوں کے زوال میں ایک کردار ادا کیا تھا تو بلاشبہ ولندیزیوں نے اس گڑ بڑ کا فائدہ اٹھای اور وہ سمندر کے حکمران بن گئے۔ فیروزی نے بھی ہمضر Jesuit Letters (1602-33) میں اس کا تفصیل سے ذکر کیا ہے کہ کیسے ولندیزیوں نے ہندوستان اور سری لنکا میں کامیابیاں حاصل کیں اس تحریر سے ولندیزیوں کی نوآبادیاتی طاقت کے عروج کی گہرائی سے مطالعہ کرنے میں بڑی مدد ملتی ہے۔

سندھ کے ساحل کے ساتھ پرتگالی اور ولندیزی تعلق پر جہان پاکستان کے سرکاری ریکارڈ میں بہت کم دستاویزی معلومات ملتی ہیں وہاں پر 16 ویں، 17 ویں اور 18 ویں صدی میں ہندوستان (بشمل سندھ) کے متعلق ہالینڈ، فرانس، پرتگال اور انگلستان میں دستاویزات کے خزانے موجود ہیں۔ ہندوستانی ہماریکل ریکارڈ کمیشن کی اشاعتی کمیشن نے ان ممالک سے گزارش کی تھی کہ ایسے تمام ریکارڈ کی مائیکر فلمیں مہیا کی جائیں۔ چنانچہ ہندوستان کے قومی دستاویزات کے دفتر نے کمی دستاویزات (بالخصوص ہندوستانی تجارت اور جہاز رانی کے موضوعات پر) کی

ماں سکر فلمیں حاصل کر لی تھیں اور ان کی آمد کا سلسلہ جاری ہے۔

پرتگالی طاقتوں نے 1555ء میں ٹھنڈہ پر قبضہ کیا تھا اور مگان اغلب ہے کہ انہوں نے لاہری کی بندراگاہ سے ہی کوچ کیا ہوا جس کو ہیگ نے غلطی سے ”بینڈل“ لکھا ہے۔ اس کا معنی دراصل ”بندر“ یا ”بندراگاہ“ ہے۔ ابو القیرق نے گواہندوستان میں پرتگالیوں کا مرکز بنا کر پرتگالی غلبے کو سارے ایشیائی سواحل پہنچ فارس میں ہر مرے مالا کا اور با طاقتہ تک پھیلا دیا۔ انہوں نے ساحل پر واقع ہندوستانی علاقوں پر قبضہ کیا اور تجارت پر اپنی بالادستی جاری رکھنے کے لیے مستقل لڑائیاں چھیڑیں اور طاقت کا ہر ممکن استعمال کیا۔

قریباً ایک صدی تک پرتگال کو اخذ مدنافع بخش مشرقی تجارتی پر کمل بالادستی حاصل رہی اور 15 ویں اور 16 ویں صدی کے پہلے نصف میں وہ اپنے بڑے حریقوں یعنی انگریزوں اور ولندیزوں کو بہت پیچھے چھوڑ گئے البتہ 16 ویں صدی کے دوسرے نصف میں، ولندیزوں، انگریزوں اور فرانسیسوں نے ان کی اس بالادستی میں آہستہ آہستہ نقاب لگانا شروع کر دی تھی۔

اسی اثناء میں پرتگال، پیمن کا مرہون منت بن گیا۔ یہ ذکر 1580ء کا ہے اور دونوں مما لک کیجا ہو گئے۔ پیمن نے ولندیزی مراجحت کے باوجودہ بالینڈ پر غلبہ حاصل کرنے کی کوشش جاری رکھی۔ پیمن اور پرتگال کے مابین ”پوپ“ کی تھیخی ہوئی حد فاصل کی بنا پر پیمن میں میکسیکو کی چاندی اور پرتگال میں ہندوستانی سونا اور انڈونیشیائی گرم مصالح پہنچنا شروع ہو گئے تھے البتہ 1588ء میں انگلستان نے اپنی آرمیدا کو شکست دی۔ اس طرح انگریزی اور ولندیزی تاجروں کے لیے ممکن ہو گیا کہ وہ ہندوستان پہنچنے کے لیے راس امید کے راستے کو استعمال کر سکیں اور یوں مشرق میں ”مملکت سازی“ کی دوڑ میں شریک ہو سکیں۔

ولندیزی ایک عرصے سے یورپ میں مشرقی مال پہنچانے کے لیے ”دلل“ کا کام کر رہے تھے۔ وہ پرتگالیوں سے مصالحے خوبیات اور کپڑا خریدتے اور سارے ثمانی یورپ کو فروخت کر دیتے۔ ہین چندر India (1971) میں رقطراز ہیں کہ اس خرید و فروخت نے ولندیزوں کو اس راہ پر لگا دیا تھا کہ وہ زیادہ بہتر جہاز بنائیں، سامنی بھری طریقے اور کاروباری فراست استعمال کریں اور فوآ بادیاتی نظام کے راستے میں حائل رکاؤں کو دور کریں۔

1595ء میں پہلی بار چار ولندیزی کشتیوں نے راس امید کے راستے ہندوستان کا سفر کیا اور

یہ ایک کامیاب بحری سفر ثابت ہوا۔ 1602ء میں ڈچ ایسٹ انڈیا کمپنی قائم کی گئی جس کا سب سے بڑا منفرد گرم مصالحوں کی تجارت تھا اور اس مقصد کے لیے ان کا نشانہ ملایا کی ریاستیں اور انڈونیشیا تھے جو اس وقت ”مالاکا“ اور ”بیتاویہ“ کہلاتے تھے۔ جلد ہی وہ اتنے طاقتور ہو گئے کہ انہوں نے پرتگالیوں کو ان علاقوں سے نکال باہر کیا اور 1625ء تک وہ مصالحوں کی ایشیائی تجارت میں سب سے زیادہ منافع بخش حصے کے مالک بن چکے تھے۔ اسی وقت ولندزیزوں نے ہندوستانی تجارت میں بھی اپنی دلچسپی کو برقرار رکھتے ہوئے، سورت، بھڑوچ، کھبے، گجرات میں احمد آباد، کیرالہ میں کوچین، مدراس میں ناگا جتن، آندھرا میں مسویہ پشم، بکال میں چنورہ، بہار میں پٹنہ اور یو پی میں آگرہ کے مقام پر اپنے تجارتی مرکز قائم کر لیے۔ وہ ہندوستان سے نیل، خام ریشم سوتی پکڑ انہمک اور افیون برآمد کرتے تھے۔ البتہ انگریزوں اور ان کے درمیان انڈونیشیا کے جزاے سے مصالحوں اور ہندوستان میں وسیع تجارتی موقع بڑھنے پر رقبتوں کا سلسلہ جاری تھا اسی دوران میں انگریزوں کو انڈونیشیا اور ولندزیزوں کو ہندوستان چھوڑنا پڑا۔ دونوں سامراجی طاقتوں کے درمیان، ہندوستان میں کئی بار چھوٹی موٹی جھٹریں بھی ہوئیں اور 1654ء اور 1667ء میں دو بڑی جنگیں بھی بڑی گئیں۔ 1795ء میں آخری معرکہ ہوا جب انگریزوں نے آخراً کارولندزیزوں کو ان کے آخری ہندوستانی مقبوضے سے بھی نکال باہر کیا۔

1602ء میں قائم ہونے والی ڈچ کمپنی کا نام Verenigde Ostindische Compagnie (متحدا ایسٹ انڈیا کمپنی) تھا اور اسے بالعموم VOC کے نام سے جانا جاتا تھا۔ اس کے صدر دافر ایمسٹرڈم اور برلنچیں میل برگ، ڈیلڈ، روٹرڈم، ہورن اور انخوزین میں قائم تھیں۔ یہ واحد ڈچ کمپنی تھی جسے مشرق الہند تک بحری سفر کی باقاعدہ اور قانونی اجازت تھی۔ اسے قلعہ بندیاں قائم کرنے، گورنر مقرر کرنے اور نوآبادیوں میں فوج بھیجنے کا اختیار بھی حاصل تھا۔ VOC کے اپنے شپ یا رہ تھے جہاں جہاں سازی اور مرمت کا کام ہوتا تھا۔ سب سے بڑے جہاز تقریباً 1000 ٹن وزنی اور 50 میٹر لمبے ہوتے تھے VOC کی بحری طاقت تیزی سے بڑھتی چلی گئی چنانچہ 1692ء سے 1710ء تک چلنے والے 26 جہاز 30-1720ء تک 400 کی تعداد کو پہنچ چکے تھے۔ 1602ء اور 1795ء کے درمیان 4722 جہازوں نے مشرقی ایشیا تک سفر کیا جن میں سے صرف 3395 ہالینڈ واپس پہنچے۔ 17ویں صدی عیسوی میں VOC کو ہر 10 سال کے

بعد 40,000 افراد کی ضرورت تھی لیکن 18 ویں صدی کے آخر تک یہ ضرورت 187000 افراد تک جا پہنچی۔ جہازوں پر زیادہ تعداد ملاجھوں اور سپاہیوں کی بوتی تھی اور ان میں افسرشاہی، تاجریوں اور ان کے اہل خانہ نمایاں ہوتے تھے۔ چونکہ ہالینڈ میں افرادی قوت کی کمی تھی لہذا غیر ملکیوں مثلاً جرمیں اور سکینڈ میں نیوین افراد کو پسندیدہ خیال کرتے ہوئے بھرتی کیا جاتا تھا۔

ہالینڈ رک کے نیکر کہتے ہیں کہ سفر کے دوران میں عام طور پر ہر جہاز کے 13 تا 23 فیصد مسافر جاں بحق ہو جاتے تھے۔ واپسی کے سفر میں چینی، انڈو نیشیائی اور ملائی لوگ اکثر ملازم رکھے جاتے۔ بعض اوقات ان جہازوں پر کھلی بغاوتیں بھی پھوٹ پڑتیں اور ان کی بڑی وجہ ناقص اور کم خوراک کی فراہمی یا یماروں کے لیے طبی امداد کا نہ ملنا ہوتا تھا۔

VOC کو سندھ میں تجارت کے لیے زیادہ مواقع تلاش کرنے میں بہت لچکی تھی اس کے جہاز متواتر، ٹھٹھے تک سفر کرتے تھے۔ ولیم فلور نے اپنی کتاب میں ان کوششوں کا ذکر کیا ہے کہ کس طرح 1619ء میں VOC کی سورت فیکٹری کے ایک ڈائریکٹر نے یہ اطلاع دی کہ ٹھٹھے سندھ میں بہت خوبصورت کپڑا تیار ہوتا ہے لہذا۔ یہاں پر تجارتی مرکز قائم کرنے کی ضرورت ہے۔ 1629ء تک VOC نے ایران میں بندرعباس اور ہندوستان میں سورت کے مقام پر فیکٹریوں کا آغاز کر دیا تھا سندھ دونوں مذکورہ مقامات کے درمیان واقع تھا جس کے بارعے میں اطلاع دی گئی تھی کہ اس کے کپڑے کی مصنوعات کی بہت مانگ ہے اور وہ اچھا منافع دیتی ہیں چنانچہ 1631ء میں ولندیزیوں نے ایک تجارتی جہاز ٹھٹھے روانہ کیا جس پر تجارتی اشیاء، لدمی بوتی تھیں۔ اس جہاز کا نام Brounershaven تھا (حوالہ بیگ ٹرانسکرپشن سیریز جلد ix نمبر

(318)

فوٹر کا کہنا ہے کہ ضلع ٹھٹھے میں قحط کی خراب صورت حال کے باوجود جہاز کا مال اچھے منافع پر بک گیا اور 14000 گلڈن کی آمدنی ہوئی۔ واپسی پر یہاں سے بعض اشیاء کے نਮونے، سوتی دھاگہ، نمک اور مکتر درجے کا نیل لے جایا گیا لیکن ان اشیاء کی قیمت مقابلتاً زیادہ ادا کرنا پڑی جس کی وجہات میں ولندیزی تاجریوں کی ناجربہ کاری، اشیاء کی کمیابی اور پرتگالیوں کے ہتھکنڈے شامل تھے کیونکہ ان اشیاء کی اچھی خاصی تجارت ٹھٹھے سے ایران، عرب اور افریقی ساحلوں وغیرہ تک ہوتی تھی۔

فلور کے مطابق تھنھے میں رہنے والے پر تگالیوں نے ولندیزیوں کی زندگی تلغی کر دی تھی اور گورنر کو حکمی دی تھی کہ اگر ولندیزیوں کو تجارت کی اجازت دی گئی تو وہ تھنھے چھوڑ جائیں گے بلکہ شہر پر حملے کے لیے بھی لایا جائے گا۔ لیکن اس وقت کے گورنر کو داد دینا چاہیے کہ اس پر ان باقوں کا کوئی اثر نہ ہوا اور ولندیزیوں کو کاروبار کرنے کی اجازت دی گئی اور ان کے دو ماہ کے قیام کے دوران ان سے کوئی تعریض نہ کیا گیا۔ اس کے باوجود ولندیزیوں نے سندھ کی تجارت سے ہاتھ کھینچ لیا شاید وہ ایک نئے آغاز کے لیے کسی اچھے موقعے کے منتظر تھے۔ اور یہ وقت 1652ء میں آ گیا جب ایک زیادہ تجربہ کارولندیزی تاجر کو تھنھے بھیجا گیا۔ اس مرتبہ پر تگالیوں کے علاوہ انگریزوں نے بھی ولندیزیوں کے راستے میں رکاوٹیں کھلڑی کیں اور تھنھے کے سر کردہ افراد کو ترقیب دی گئی کہ انہیں سندھ میں تجارت کی اجازت نہ دی جائے۔ جب یہ کوشش ناکام ہو گئی تو انگریزوں نے راجپوت لٹیرے اسی رام کوشش دی کہ ولندیزی جہازوں پر حملہ کر دیا جائے۔ اس ضمن میں انگریزوں کا خاص صانعہ رویہ قابل فہم ہے کیونکہ دولتِ مشترکہ اور ہالینڈ نہ صرف تلغی تجارتی حریف تھے بلکہ ایک دوسرے کے خلاف یورپ میں جنگوں میں بھی لمحے ہوئے تھے۔

اس وقت تھنھے کا سر کردہ تجارتی مقام ”بومبائی“ تھا جیسا کہ ہندوستان میں انگریزی فیکٹریوں کے ریکارڈ میں درج ہے۔ غالباً یہ جگہ ایک ہندو ”بمبولال“ کی ملکیت تھی جو ایسٹ انڈیا کمپنی کے ساتھ کاروبار کرتا تھا اور اسکے کارندے دیہاتوں میں پھیلے ہوئے تھے ان لوگوں کی یہ بھی خوش قسمتی تھی کہ 1659-60ء میں سندھ قحط اور پلیگ کی لپیٹ میں تھا جس کی بنا پر معیشت کو بہت نقصان پہنچا تھا اور عوام سخت مصیبت زدہ تھا۔ اس وقت کے تھنھے کے گورنر مغل خان نے انگریزوں کے احتجاج پر کوئی توجہ نہ دی بلکہ ولندیزی مشن کے سربراہ ”ڈی۔ بائی“ سے وعدہ کیا کہ اسے بھی وہی مراعات اور سہوتیں مہیا کی جائیں گی جو انگریزوں کو حاصل ہیں۔ اس کا مطلب یہ ہے کہ 1631ء اور پھر 1652ء میں بھی سندھی حکمرانوں کی پالیسی میں کوئی تبدیلی نہ آئی تھی۔ انہوں نے تجارت کو آزاد رکھنے کی کوشش کی اور کسی قسم کی دھمکیوں سے مرجوب نہ ہوئے البتہ 1657ء میں بصرہ کی ولندیزی فیکٹری ختم ہو جانے سے وہاں سندھی ملبوسات کی کھپت بند ہو گئی اور ولندیزیوں نے تھنھے کی فیکٹری از خود بند کر دی۔

فلور کا کہنا ہے کہ 1757ء میں ولنڈریز یوں نے دوبارہ سندھ کا سفر کیا دراصل یہ سفر اس تجارتی مہم کا شاخہ تھا جو دراصل مسقط کے لیے روانہ ہوئی تھی اور دیوال سندھ کے سلطان کے پرزو راصار کے جواب میں تھی جس کا کہنا تھا کہ VOC اس کے علاقے میں آ کر تجارت کرے۔ بدستی سے سندھ کے سفر کے لیے یہ وقت موزوں نہ تھا اور یہاں میاں محمد مراد یاب خان کی حکومت تھی جو میاں نور محمد کلہوڑا کا بڑا ابیٹا تھا لیکن مقبول اور محبوب ہونے کے باوجود نا اہل تھا۔ میاں نور محمد کلہوڑا کا دروڑ حکومت بڑا غنا ک تھا جب سندھی دو مرتبہ تاراج کیا گیا۔ ایک تو 1740ء میں نادر شاہ کے ہاتھوں اور پھر دوسری بار 1748ء میں احمد شاہ عبدالی کے قہر کا نشانہ بنا۔ شہزادہ مراد یاب خان کو امور سلطنت کا زیادہ تجربہ تھا اور پھر اس کو اپنے دو بھائیوں میاں غلام شاہ اور میاں محمد عطر خان کے ہمراہ نادر شاہ کا یوغال بننا پڑا۔ یوں وہ سندھ کی سر زمین سے 1739ء سے 1751ء تک دور رہا اور یہی وہ عرصہ تھا جس کے دوران میں وہ میاں نور محمد کلہوڑا کے وارث تخت ہونے کی بنا پر امورِ جہاں بانی کیمکھ سکتا تھا۔ نادر شاہ کے قتل اور احمد شاہ عبدالی کے اقتدار پر قابض ہونے کے بعد تینوں شہزادوں کو سندھ واپس جانے کی اجازت مل گئی۔ میاں غلام شاہ اور میاں عطر خان تو براہ راست سندھ چلے گئے جبکہ میاں مراد یاب خان قریباً 2 سال تک مسقط میں قیمیر ہا اور 1753ء میں ٹھنڈھ پہنچا۔

جب 1755ء میں میاں نور محمد کلہوڑا کا انتقال ہوا تو امراء نے بغیر وقت ضائع کیے اس کے بڑے بیٹے میاں مراد یاب خان کو تخت نشین کر دیا۔ یہ رسم تخت نشینی انتقال کے دس روز بعد اونٹ گئی۔ اس کام میں دیوان گدول کا بڑا ابیٹھا جو نور محمد کلہوڑا کا پرانا جا شنا اور وفادار تھا۔ اقتدار سنبھالتے ہی مراد یاب خان نے نصر پور کے قریب ایک نئے قصبے کی بنیاد رکھی اور اپنے نام پر اس کا نام ”مراد آباد“ رکھا۔

1757ء کے اس ولنڈریزی سفر کی مکمل روئیداً فلور نے ان دونوں کپتانوں کے حوالے ست لکھی ہے جو تجارتی جہازوں کے ساتھ گئے تھے۔ یہ ایک نایاب دستاویز ہے اور اس وقت کے سندھ کی سماجی، معاشی اور سیاسی صورت حال پر روشنی ڈالتی ہے جب یہ علاقہ بدترین ایام سے گزر

رہا تھا۔ نادر شاہ اور احمد شاہ عبدالی کے حملوں نے ملک اور عوام کو غربت کے غار میں دھکیل دیا تھا اور سب سے بدترین دور مرادیاب خان کا دور تھا جو اپنی ناجبہ کاری کی بنا پر حکمرانی کے لیے غیر موزوں تھا۔ وہ نہ تو ملک میں خوشحالی لا سکا اور نہ ہی عوام کا عزم بلند کر سکا۔ قدرتی طور پر اس کی زندگی ایک یونمائی کے طور پر ایران میں بسر ہوئی جو کسی طرح بھی راحت و آسانش کی زندگی نہ تھی اس وجہ سے وہ بڑا لاجی خوار ہر یص ہو گیا تھا پھر دیوان گدوں اور دیگر امرا، کی تماالت سے مند اقتدار پر فائز بھی ہو چکا تھا اور اس احمد شاہ عبدالی سے قبولیت کی سند بھی حاصل تھی۔ ولندیزی کپتانوں کی رپورٹ میں ایسے کئی واقعات کا ذکر ملتا ہے جو 8 مئی 1757ء کو VOC کی انتظامیہ کو پیش کی گئی تھی۔

ولندیزیوں کی رپورٹ کے مطابق اس وقت اور نگ بندرا ایک اہم تجارتی مرکز تھا۔ فلور کہتا ہے کہ وہ اس نام کا کوئی قصبہ دریائے سندھ کے ڈیلنا میں تلاش نہیں کر سکا۔ اس کا اندازہ ہے کہ شاید ”lahri bndr“ کوہی ”اور نگ بندرا“ کہا جاتا ہوگا۔ یہ درست نہیں ہے۔ سورے کے مطابق 17 ویں صدی کے درمیان بھٹھے کی انگریزی فیکشی اور اس کی لاہری بندر کی یہ ورنی چوکی آہستہ آہستہ ترقی کی راہ گامزن تھی لیکن اسی وقت لاہری بندر کی اہمیت زوال پذیر تھی جس کی وجہ دریا کا ات جانا تھا۔ اس معاملے سے فائدہ اٹھاتے ہوئے ملتان کے مغل صوبیدار (گورنر) اور نگ زیر (52-1648) نے اور پر کی جانب ایک نئی بندرگاہ ”اور نگ بندرا“ قائم کی سلپر اور سکر یونز نے اس بندرگاہ ”کوچھلا“ کا نام دیا ہے۔ ”اور نگ بندرا“ کبھی بھی ایک کامیاب بندرگاہ نہ تھی بعد میں یہ ”شاہ بندرا“ کی ایک چھوٹی اور غیر اہم بندرگاہ کا حصہ بن گئی اور آخر کار اپنی کئی پیش و ساحلی بندرگاہوں نے طرف قمر گمن میں گھم ہو گئی۔

رپورٹ میں کہا گیا ہے کہ بندرا لوگ یا تو اجارہ دار تاجر تھے جو بھٹھے پر متمکن تھے جیسا کہ پہلے بیان کیا جا چکا ہے دیوان گدوں سندھ کے اعلیٰ عہدے داروں میں سے ایک تھا جسے مرادیاب خان اور اس کے جانشین میاں غلام شاہ اور والد میاں نور محمد کالمبوز اپر بہت اثر و رسوخ حاصل تھا۔ دیوان گدوں کا ایک بھائی جسپت رائے بھی ایک اعلیٰ عہدے دار تھا۔ ہندو ہنیوں کے مقابلے میں

ان دنوں عام سندھی لوگ، اپنی روزی کشتی رانی کے ذریعے حاصل کرتے تھے اور مسقط، سکھنے کناریں، کن کین اور مالا بار کی بند رگا ہوں تک جایا کرتے تھے۔

1758ء کے لگ بھگ ٹھہر میں قریباً 30 ”مفرز“ کاروباری مرکز موجود تھے جن کو ملتانی اور کچھ سورتی تاجر چلاتے تھے لیکن 1775ء تک صرف ایک ملتانی اور ایک سورتی تاجر رہ گئے تھے۔ ملتان والامرکز بمباروپ چند کھا جو ایک طویل عرصے سے مسٹر سکپن کی ملازمت میں بطور وکیل یاد لال کام کرتا تھا اور بعد میں جارج بوشیر اور ابرٹ ار سکن کے ساتھ بھی رہا۔ ار سکن نے 14 نومبر 1760ء کو لکھا کہ ”بامبا“ ایک بید کار آمد باصلاحیت اور ایماندار شخص ہے۔ ”بامبا“ اشیاء کی خرید فروخت پر محظی ایک فیصد کمیشن وصول کرتا تھا اس کا دیگر ملتانی اینجتوں اور دیگر سندھی تاجر ہوں پر گہر اثر تھا اور وہ اس قابل تھا کہ اون کی تقریباً 100 گانچیں سالانہ کا سودا کر سکے اور ان کے رنگ اور خصوصیات کو جانچ سکے۔ تجارت کی شرائط کے مطابق اشیا کی آدمی قیمت پہلے چہ ماہ کے دوران جب وہ کمپنی کی فیکٹری میں پہنچ جائیں اور بقیہ آدمی قیمت ایک سال کے اندر ادا کی باتی تھی۔ مگر ان غالب ہے کہ ”بمباروپ“ چندو ہی تجارتی مرکز ہے جس کے ایسٹ انڈیا کمپنی کے 52-1647ء میں تعلقات تھے اور اس کا نام ”بمبائی“ یا ”بامبول“ تھا۔ پہنچ کے ریکارڈ کے مطابق اس تاجر نے 1768ء میں ایک نیا مرکز تعمیر کیا تھا تاکہ انگریزی کمپنی کا مال ذخیرہ کیا جا سکے۔ اتفاق کی بات ہے کہ جنہیں میں اسٹم ماسٹر بھی ایک بندوق تھا جس کا نام عامل گاہ رائے تھا۔ وانگریزی تجارتی مشن کی رپورٹ میں مسقط کا ذکر بار بار آتا ہے جس سے پتہ چلتا ہے کہ مسقط ان دنوں تجارت کا ایک اہم مرکز تھا۔ مزید برآں مراد یا بخان کے لیے مسقط کی اہمیت بہت خاص تھی کیونکہ ایران چھوڑنے کے دو سال بعد اور سندھ جانے سے پہلے وہ وہاں مقیم رہا تھا اور اس عرصے کے دوران میں مسقط کے امیر سے خصوصی تعلقات قائم کر لیے تھے یہاں تک کہ اس نے امیر کی بیٹی سے شادی کر لی تھی۔

مرزا بیچ بیگ لکھتے ہیں کہ میاں مراد یا بخان نے ملک پر خاموشی اور اطمینان سے قریباً 2 سال تک حکومت کی مگر اپنے اقتدار کے چوتھے سال اس کے بھائی میاں غلام شاہ کو تخت پر بٹھا دیا

گیا۔ سندھ کی اندر ونی صورتحال کے بارے میں ہندو دلالوں نے وسط دسمبر 1757ء میں ولنڈریزیوں کو جو رپورٹیں دی تھیں ان کا قلعہ میاں مرادیا بخان کے ظلم و ستم اسے تحفظ سے محروم کرنے کی سازشوں اور اسے ہٹا کر میاں غلام شاہ کو تحفظ نہیں کرنے سے ہے۔ ولنڈریزی مشن کی رپورٹ غالباً واحد ذریعہ ہے جس سے ہمیں مرادیا بخان کی مسقط کے امیر کی بیٹی سے شادی کے بارے میں پتہ چلتا ہے۔ پیر حسام الدین راشدی نے اپنے علمی کارناٹے "منشور الوصیت" میں بیان کیا ہے کہ مرادیا بخان نے بالترتیب 1137ھ اور 1146ھ میں تین شادیاں کی تھیں۔ اس کی نیسری بیوی مراد علی کی بیٹی تھی جو قلات کے سردار عبداللہ بروہی کا بھانجاتھا۔ مرتضیٰ بیگ نے ایک اور حقیقت بیان کرتے ہوئے لکھا ہے کہ ایک وقت مرادیا بخان اپنا سارا خزانہ خفیہ طور پر مسقط منتقل کرنے کے منصوبے بنارہاتھا۔ اس بامت امیر مسقط کی بیٹی سے شادی ہونے کی اصلیت ثابت ہو جاتی ہے۔

جبکہ VOC کے پاس 1000 ٹن وزنی اور 50 میٹر طویل جہاز موجود تھے اس کے پاس ساحلی سفر کے لیے چھوٹے جہاز بھی تھے جو سورت اور گرون کے درمیان چلتے تھے اور راستے میں سندھ کے ساحلوں کو بھی چھوکر گزرتے تھے۔ مزید برآں ولنڈریزیوں کے ساتھ چھوٹی تیز رفتار جنگی کشتبیاں بھی تھیں جو پایا ب پانیوں میں خاص طور پر چلتی تھیں۔ کیپٹن ووڈز نے اپنی کتاب "Journey to the Source of Oxus River" میں لکھا ہے کہ اس نے "وکر" کے نواح میں دریائے سندھ کے دہانے کے قریب ایک ولنڈریزی جنگی کشتی دیکھی جس پر 14 توپیں نصب کرنے کی گنجائش تھی۔ یہ کشتیان کم گھرے پانیوں کے لیے بنائی جاتی ہیں کہ ان کے باد بان گول، فرش چپے اور تمام خصوصیات پایا ب پانیوں میں چلنے والی ہوتی تھیں۔ جس کشتی کو ووڈز نے دیکھا، اس کی لمبائی قریباً 7 فٹ، شہریت کی جوڑائی 25 فٹ، زمین سے 1\2-2 فٹ بلند اور یہ زد کی ندی سے 200 گز دور تباہ شدہ ڈھانچے کی شکل میں تھی۔ یہ 1835ء کی بات ہے۔ اس کے علاوہ 300 سے 400 گولے 20 نالیاں اور پیٹل اور لوہے کے کچھ بلکڑے بھی کشتی پر موجود تھے۔ گولے ایک اونس سے 12 باؤ نڈتک وزنی تھے۔ یہ سارا جنگی سامان مع دیگر زنگ آ لودا شیاء کے حیدر آباد

بھیج دیا گیا تا کہ تالپوروں کے دربار میں نمائش ہو سکے۔ اس بد نصیب ولنڈ بیزی کشتی کے ساتھ کب اور کیسے یہ ہوا؟ یہ تو یقین سے کہنا مشکل ہے لیکن یہ بات طے ہے کہ یہ پایا ب پانیوں چلنے اور جگلوں میں استعمال ہونے کے لیے بنی تھی۔ گمان ہے کہ یہ جنگلی کشتی ایک طرح کی ”پڑو نگ“ کشتی تھی تا کہ کسی مصیبت کی صورت میں مد فراہم کرے اور دشمن سے اڑائی کی صورت میں بھی کام آ سکے۔

فلور نے کراچی کے قریب ایک اور جہاز کی تباہی کے بارے میں بھی بیان کیا ہے۔ یہ 1742ء کا واقعہ ہے جب نادر شاہ کے حکم پر ولنڈ بیزوں کو مجبور کیا گیا کہ وہ ایرانی حکومت کو ایک جہاز عاریتاً دے تا کہ سندھ کے نادر شاہی گورنر مظفر علی خان کا مال اس باب 'سندھ' پہنچایا جاسکے۔ اس جہاز کا نام ”De-Redderkerk“ تھا لیکن جو جنگلی کشتی کی تباہی پر ووڈز نے ”وکر“ کے قریب (یکمیں 1835ء) وہ بہت چھوٹی تھی لہذا ایرانیوں کے زیر کمان بڑے جہاز کے طور پر شناخت نہیں کی جاسکتی۔

جب 18 ویں صدی کے دوسرے نصف میں ولنڈ بیزوں کی قسمت پر مہربنت ہو چکی تھی تو بھی انہوں نے ایران اور ترکی سلطنت کے دیگر مشرقی حصوں سے تجارت کا سلسلہ جاری رکھا۔ ”مالکم“ کی تاریخ ایران (ترجمہ مرزا جیرت) میں ایک واقعہ تفصیلاً درج ہے کہ کس طرح ولنڈ بیز ان مملکتوں کے مشرقی ساحلوں پر اپنے دیگر یورپی حریفوں کو کہیں چیچھے چھوڑ گئے تھے لیکن یہ ایک ناقابل تردید حقیقت ہے کہ ولنڈ بیزی قوت (اماوازِ اندونیشیا کے) مائل بزر وال تھی۔



## سنده میں سمه دور: عروج اور زوال

ڈاکٹر نور جو نجفی ریاض آگرہ

### تعارف:

"سمہ" اصل میں کون تھے کہاں کے رہنے والے تھے۔ اس کے لیے تاریخ دانوں کے درمیان اختلاف رائے رہا ہے۔ کچھ مورخین کی رائے ہے کہ سہ عربوں سے تعلق رکھتے والی کوئی قوم یا نسل ہے۔ جب کے باقی تاریخ دانوں کا کہنا ہے کہ سہ سنده کے قدیم باشندے یہیں۔ راجپوتوں کے چندرنی شاخ سے ان کا تعلق ہے۔ ان کا سلسلہ نسب راجا کرشن سے جاتا ہے۔ دوارکا کے راجا کرشن کی ساتویں رانی "جامبوتی" کے بڑے بیٹے "سماوہ" سنده ہوندی کے دو نوں کناروں پر زبتان تک ایک حکومت کی بنیاد ڈالی۔ جس کی تخت تھا "ہنگرا" سماوہ تک تھی۔ اس حکومت کو سنده سہ کہتے تھے۔ سامبل اس خاندان کا راجا تھا۔ جس نے سندرانظم سے جنگ کی تھی۔ جامبوتی کے بطن سے پیدا ہونے کی وجہت ان کا لقب "جام" تھا۔

سمہ کا تعلق کس علاقے سے تھا؟ اس بارے میں نبی بخش بوقت کی رائے ہے کہ "سموں (سمہ) کے کچھ قبیلے پرانے زمانے سے لے کر سنده کے درمیانے ماقوں میں رہتے تھے۔ آنھوںیں صدی عیسوی کی شروعات میں محمد بن قاسم کے فتح سنده کے وقت "سماوہ سہ" یعنی "سموں کی ساوک" موجودہ سن سماوہ کے علاقے تھیں؛ اب شاہ عاقہ میں ہے جو سموں کا اہم مرکز رہی ہے۔ (مذہبی جوالے سے سمجھا جاتا ہے کہ سہ بنیاء کی طور پر ہندو تھے اور محمد بن قاسم کے آنے کے بعد انہوں نے اسلام قبول کیا۔ اور کہا جاتا ہے کہ سہ اور چند قبیلوں نے سب سے پہلے

سندھ میں اسلام قبول کیا تھا۔

### سمہ حکومت کا آغاز:

ہنیادی طور پر سمہ ایک دولت مند اور طاقتور قبیلہ تھا۔ ان کے طاقت کا عروج چودھویں صدی عیسویٰ سے درمیان میں ہوا۔ ”جام انڑا“ جس کے لیے سمجھا جاتا ہے کہ وہ یقینی طور پر سموں کے انڑ برادری کا سردار ہو گا۔ اور اس برادری میں کم سے کم پانچ ملکیہ قبیلے انڈا اُہری، سانڈ ساریا اور کیریے شامل ہوں گے۔

اپنے بیوطن نے اپنے سفرنامے میں لکھا ہے کہ اس وقت سیوھن میں سردار انڈا اور قیصر رہتے تھے جو سلطان کے تابع دار تھے اور ان کے پاس اٹھارہ سو سوار تھے۔ اور اس دور میں وہاں پر ایک ”رتن“ نام کا ہندور ہتا تھا جو حساب کتاب میں ماہر تھا۔ ولی کے حکمران سلطان محمد شاہ تغلق نے اس کو ”سندھ سردار“ کا لقب دے کر سیوھن کا حاکم مقرر کیا تھا اور سیوھن کے ارد گرد جو علاقے تھے وہ ان کی جا گیری میں دے دیئے تھے۔

سردار انڈا اور امیر قیصر کو اس کی اطاعت کرنا مشکل لگی اس لیے انہوں نے ملک رتن کے خلاف بغاوت کی ملک رتن کو قتل کرنے کے بعد جام انڈا مال ملکیت اور رعیت امیر قیصر کے حوالے کرنے کے بعد وہ اپنے قبیلے کے طرف واپس آیا۔

ایم۔ ایچ پنہور کی رائے کے مطابق وہ دور 37-1333ء کا ہو گا۔ اس دور میں سو مردوں کے ساتھ اس کی جھٹپٹی رہیں اور بالآخر اس کا بیٹا ”جام بایہنا“ نے سو مراغہ ندان کے حاکم ہمیر بودو کے بیٹے کو شکست دے کر قتل کر دیا۔ پنہور صاحب کی رائے کے مطابق ہمیر سو مرد نے سندھ سے بھاگ کر جان بچائی۔ اور وہ اس کو 1351 کا زمانہ کہتا ہے۔

اس طرح سمہ نسل نے سندھ میں ایک خود مختار حکومت قائم کی۔ نبی بخش بلوج سمہ کی حکومت کا سنه 1350ء قرار دیتے ہیں۔

## سموں کا دارالخلافہ:

سمہ کی اولیٰ تخت گاہ ”سماں گر“ تھی۔ جو ساموئی سے تین میل شمال میں تھی۔ یہ سندھ کا قدیم شہر تھا کوئی مرتبہ اجزا اور آباد ہوا۔ اس کے آثار مکملی سے شمال مغرب کی طرف نیلوں کی صورت میں نظر آتے ہیں۔ مراقبتی بیک ساموئی کے بارے میں بتاتے ہیں کہ سومروں کا بڑا شہر ”محمد طور“ سومروں کے ساتھ تباہ ہوا۔ اور سموں نے اس کے آس پاس کچھ نئے شہر آباد کیے۔ جن میں سے اہم ”ساموئی“ تھا۔ وہ درک کا پرگنہ (علاقہ) کہلواتا تھا۔ کچھ مورخین کی رائے کے مطابق وہ شہر جام انوکے باپ بابینہ نے آباد کیا تھا۔ اور جام انو نے اس کو مزید وسیع کیا وہ سنہ 1351ء میں تخت پر بیٹھا گر سہ دور کے مشہور حاکم جام نظام الدین (جام نندو) نے اپنا دارالخلافہ ٹھٹھہ کو منتخب کیا۔ وہ شہر نئے سرے سے تعمیر کیا گیا۔ جام نندو کے دور حکومت میں اس شہر میں کئی مساجد اور مدارس تعمیر کیے گئے اور یہ شہر علم و ادب کا مرکز ہو گیا۔

## سمہ دور اور کچھ:

”کچھ“ میں سندھی قبیلے کب سے آباد ہوئے، مورخین کی ایک بات پر متفق نہیں ہیں۔ البتہ کہتے ہیں کہ عربوں کے زمانے میں کچھ سندھ میں شامل کیا گیا۔ سومروں کے دور میں وہ رشتہ اور بھی مضبوط ہوئے اور اس دور میں سندھی قبائل خاص طور پر ”سمہ“ نے کچھ کو آباد کیا۔ ان کی آبادی اور قبیلوں کے صورت میں ”سندھی سمہ“ اور ”جاڑیجا سمہ“ کے ناموں سے سارے کچھ پر چھاگئے اور یہاں تک کہ سمہ کے عروج سے یہ قبیلے کاٹھیاواڑا اور گجرات تک پھیل گئے۔ علاوہ ازیں سمہ کے عہد میں کچھ اور سندھ کے درمیان خاص قسم کے سیاسی تعلقات قائم ہو گئے جو سمہ کے آخری دور تک قائم ہے۔ سندھ اور گجرات کے حکمرانوں نے دہلی سے آزاد ہو کر خود مختار حکومتیں قائم کرنے کی کوششیں کیں۔ جس کی وجہ سے ان کے دوستانہ تعلقات قائم ہوئے۔ اور جام تغلق سمہ کے عہد میں وہ تعلقات سیاست سے مضبوط ہو کر رشتہ داری میں تبدیل ہوئے۔

## سمہ حکمرانوں کے دور حکومت کے ترتیب

|                 |                           |     |
|-----------------|---------------------------|-----|
| 1333-1352ء      | جام انز                   | -1  |
| 1352-1368ء      | جام جونو                  | -2  |
|                 | جام بابنبو                | -3  |
| 1368-1370ء      | جام تماپچی                | -4  |
| 1368-1370ء      | جام توگاپچی               | -5  |
| 1371-1381ء      | جام جونودوم               | -6  |
| 1389-1392ء      | جام تماپچی دوم            | -7  |
| 1392-1404/5ء    | صلاح الدین بن تماپچی      | -8  |
| 1404/5-1416/7ء  | جام نظام الدین (جام نندو) | -9  |
| 1404/8-1412/13ء | جام علی شیر               | -10 |
| 1412/13ء        | جام کرن                   | -11 |
| 1412/13ء        | جام سکندر اول             | -12 |
| 1412/13-1428ء   | جام فتح خان               | -13 |
| 1428-1453ء      | جام تغلق                  | -14 |
| 1453ء           | جام مبارک                 | -15 |
| 1453-1455ء      | جام سکندر ثانی            | -16 |
| 1454-1461ء      | جام رائدان / رائے ڈنو     | -17 |
| 1461-1469/70ء   | جام سخرا                  | -18 |
| 1470-1517ء      | جام فیروز                 | -19 |

## فیروز الدین جام انڑاول (دور حکومت 1351ء-1352ء)

جام انڑا نے ہمیر بن دودو سمرہ کو شکست دے کر فیروز ملک کے نام سے مند اقتدار پر بیٹھے۔ اس کی حکومت کے دوران دہلی کے حاکم محمد تغلق کے خلاف بغاوت کرنے والے طغی نے ٹھنڈھے میں آ کر امان پائی۔ جبکی وجہ سے محمد تغلق نے ٹھنڈھ پر چڑھائی کر دی۔ مگر وہ 50 میل دور تھے کہ اس کا انتقال ہو گیا۔ جب کے پیغمبر کے رائے ہے کہ طغی نے سمردوں کے پاس پناہ لی تھی۔ مولاۓ شیدائی لکھتا ہے کہ ایک مرتبہ کچھ شرپند لوگوں نے فساد برپا کیا جن کو سبق سکھانے کے لیے جام انڈا نے اپنے سمجھنے کاہ تمباچی کو بھیجا مگر کاہ ان لوگوں کے پاس قید ہو گیا۔ جس کی جام انڈا نے کوئی خبر گیری نہ کی۔ قید سے آزاد ہونے کے بعد کاہ نے بکھر سے علی شاہ اور ملک فیروز ترک کو ساتھ لے کر جام انڈا پر حملہ کر دیا۔ جس میں جام انڈا قتل ہو گیا۔ جب کہ دوسری رائے یہ ہے کہ جام انڈا س بغاوت کو ختم کرنے کے لیے آ رہا تھا تو وہ راستے میں ہی فوت ہو گیا۔

## صدر الدین جام بایینو (ثانی) (دور حکومت 1368ء-1369ء)

باپ کے وفات کے بعد جام بایینا نے اپنے چچا علاء الدین جام جونو کے ساتھ مل کر سندھ پر حکومت کی۔ بایینا وطن دوست حکمران تھا اور سندھ پر کسی ییر و نی مداخلت کا سخت مخالف تھا۔ بایینا نے مغلوں کی مدد سے گجرات اور پنجاب پر کمی حملہ کیے۔ یہاں تک کہ ملتان کے گورنر عین الملک ماہرو نے فیروز الدین تغلق کو درخواست کی کہ ”ہمیر دودو آپ کی شفقت کا پروردہ ہے“ فسادی اور با غنی بایینا کو ختم کرنے کے لیے اس کو مقرر کیا جائے۔ بایینا ایک مرتبہ مغلوں کا جو جم ساتھ لے کر پنجاب کے علاقوں میں لوٹ مار کرنے آیا تھا۔ فیروز شاہ تغلق سندھ کا پانی زیریسلط لانے کا سخت خواہاں تھا۔ اس لیے اس نے عین الملک ماہرو کو خط لکھا ”یہ فرمان فیروز شاہ کا ہے جس کے ذریعے اس نے اپنے بیٹے ناصر الدین فتح کو سندھ کا ملک سپرد کیا ہے۔ سندھ کے باشندوں کو اطاعت کی تلقین کی جاتی ہے۔“

جام بایینا نوجوان اور باہم تھا، اس نے اطاعت قبول کرنے سے انکار کر دیا۔ نتیجے میں فیروز شاہ تغلق نے سندھ پر حملہ کا منصوبہ بنایا۔ 1365ء میں اس نے بہت بڑے لشکر کے ساتھ

سندھ پر حملہ کیا۔ جہاں پر جام بایینا اور جام جونہ نے اس کی فوجوں کا مردانہ وار مقابلہ کیا۔ فیروز شاہ مکست کھا کر گجرات کی طرف بھاگ لکلا۔

ایک مرتبہ پھر اس نے بڑے ساز و سامان کے ساتھ سندھ پر حملہ کیا۔ کافی جانی اور مالی نقصان کے بعد بھی وہ سندھ کو فتح نہ کر سکا اور مجبور ہو کر مخدوم جہانیاں کو اچ سے منگوایا۔ اس بزرگ نے آ کر شاہی لشکر گاہ میں اپنے لیے جائے نماز منگوائی اور سندھی لشکر کو زیر کرنے کے لیے دعائیں مانگیں۔ عبادتوں کے نتیجے میں مجذہ رونما ہوا اور سندھ کے لشکر نے حالات کے نزدیک اکت کو دیکھتے ہوئے فیروز شاہ تعلق سے صلح کی۔ اس صلح کے پیچھے بھی مخدوم جہانیاں نے بڑا ہم کردار ادا کیا۔ اس صلح کے نتیجے میں سمهہ سرداروں کو کچھ شرائط قبول کرنے پڑے۔ مقصد یہ تھا کہ اور زیادہ خون خرابے سے بچا جاسکے۔ جام جونہ نے وقت اور حالات کو دیکھتے ہوئے وہ شرائط قبول کیے شرائط یہ تھے کہ سندھ دہلی کو خراج ادا کرے گا۔ اور جام جونہ اور جام بایینو دہلی فیروز شاہ کے ساتھ چلیں گے۔ پیچھے ان کے بیٹے اور بھتیجے حکومت کریں گے۔ 1368ء میں جام جونہ اور جام بایینو فیروز شاہ تغلق کے ساتھ دہلی روانہ ہوئے سندھ میں جام تماپی بن جام انڈا اور جام (خیر الدین) تو گاپی بن جام جونو حکمران بننے۔

رکن الدین جام تماپی بن فیروز الدین جام انڈا: (دور حکومت 1368-1370ء اور 1389-1392ء)

جام تماپی نے جلد ہی آزادی کا اعلان کیا۔ سندھیوں کو جیسے کے سید ہے طریقے سے زیر نہیں کیا جا سکتا تھا اس لیے ایک مرتبہ پھر فیروز شاہ تغلق نے مخدوم جہانیاں جلال الدین بخاری سے مدد مانگی۔ جو اس وقت دہلی میں شاہی مہمان تھا۔ اور دہلی کی شہنشاہیت سے اس کے دیوبنی دوستی کے قریبی تعلقات تھے۔ اس مرتبہ بھی مخدوم جہانیاں بیچ میں آیا۔ اور سندھی نیک دل نیک نیت پر فقیر کو مانے والے۔ چنانچہ مخدوم ٹھٹھے پتیج کرنا معلوم عبد پیاس پر جام تماپی کو ساتھ لے کر دہلی روانہ ہوا۔ جام جونو جس کو مخدوم بخاری ساتھ لا یا تھا ایک مرتبہ پھر سندھ کا حکمران ہوا۔ اور 1371-1383/89ء تک حکومت کی 1388ء تک سلطان فیروز شاہ تغلق نے وفات کی۔ جس کے بعد اس کا پوتا غیاث الدین بن فتح خان تغلق تخت پر بیٹھا۔ جس نے جام بایینا، جام تماپی اور

اس کے بیٹے صلاح الدین کو آزاد کیا (جو اپنے والد کے ساتھ دہلی روانہ ہوا تھا) دورانِ سفر جام بابینا کا انتقال ہو گیا اور 1389ء میں جام جونہ نے بھی وفات پائی۔ جس کے بعد رکن الدین جام تماچی نے 1392-1389ء تک حکومت کی۔

### سلطان صلاح الدین جام اثر بن جام تماچی: (دور حکومت 5/1404-1392ء)

سلطان صلاح الدین نے سندھ پر گیارہ برس حکومت کی سندھ کے الگ الگ حصوں میں فوجیں بھیج کر سندھ کو اپنے خود مختار سلطنت کے نیچے لایا۔ سلطان صلاح الدین کے بعد اس کے بیٹے نظام الدین نے سندھ پر حکومت کی۔

### سلطان نظام الدین اول بن سلطان صلاح الدین: (دور حکومت 7/1406-1404ء)

جام صلاح الدین بن جام تماچی کی وفات کے بعد جام نظام الدین اول سندھ کے تحت پر منڈشیں ہوا۔ اور اپنے قیدی چھاؤں جام سکندر جام کرن، جام بہاؤ الدین اور جام عامر کو آزاد کیا، اور تیک نیتی سے حکومت کرنے لگا۔ مگر اس کے چھاؤں نے ان کے خلاف بغاوت کی جس کے نتیجے میں وہ گجرات کی طرف بھاگا اس کی حکومت تقریباً 12 برس اور پچھ ماہ چلی۔ جام علی شیر بن تماچی، جس کو کچھ مورخ سلطان نظام الدین کا بیٹا کہتے ہیں۔ مگر ڈاکٹر بلوج کی رائے کے مطابق وہ سلطان صلاح الدین کا بھائی اور جام تماچی کا بیٹا ہے۔ اس نے سندھ پر سات سال حکومت کی کچھ مورخین کی رائے ہے کہ اس کو قتل کیا گیا تھا، وہ ایک بہادر سپاہی تھا۔ اس کو مارنے میں اس کے عزیز جام کرن، سکندر اور فتح خان شامل تھے۔ اس کی وفات کے بعد امیروں نے جام کرن کو حکومت پر بٹھایا۔

### جام کرن بن خیر الدین بن جام طفاضی بن جام جونا اول: (دور حکومت 13/1412ء)

کچھ تاریخ دان جام کرن کو سکندر بہاؤ الدین اور عامر کا بھائی تصور کرتے ہیں اور سمجھتے ہیں وہ بھائیوں کی کوشش سے حاکم ہوا۔ مگر دوسرے امراء کو یہ بات پسند نہ آئی اور جیسے ہی وہ مجلس سے اٹھ کر محل میں سویا تو سرداروں نے اس کو قتل کرادیا۔ اس نے صرف چوبیں گھنٹے حکومت کی اس گروہ کا سربراہ فتح خان تھا جو کرن کے بھائی جام صدر الدین کے بعد سندھ کا حاکم بنا۔

**خیر الدین بن جام تماقی:** (دور حکومت 1412ء)

بہاولپور سے ملنے والے ایک سرائیکی زبان کے کتبہ کے مطابق اس نے آٹھ ماہ یا ایک سال تک حکومت کی۔

**جام فتح خان بن صدر الدین جام سکندر:** (دور حکومت 1428-1412ء)

سندھ کے مختلف قبیلوں کے سرداروں نے اس کا نام تجویز کیا۔ اس کی حکومت کے دوران امیر تیمور ہندوستان پر حملہ آور ہوا اور ملک کو دیران کیا۔ اس کے پوتا مرا زا چیر محمد نے اچ او رملان کے قلعے فتح کیے۔ بکھر کے بزرگ ابوالغیث کی سفارش پر سندھ والے مغلوں کے حملے سے فتح گئے اور امیر تیمور سرقت و اپس چلا گیا۔ فتح خان نے پندرہ برس کا میاںی سے حکومت کی اور اپنی وفات سے تین دن پہلے اپنے بھائی جام تغلق کو جانشین بنایا۔

**جام تغلق جام جونو شانی بن صدر الدین جام سکندر:** (دور حکومت 1453-1428ء)

اپنے بھائی جام فتح خان کی وفات کے بعد جام تغلق سندھ کا حاکم ہنا۔ وہ شکار کا بے حد شوqین تھا۔ بکھر اور سیوہن کے باگیں اس نے بھائیوں کے ہاتھ میں دے دیں۔ جیسا کہ امیر تیمور کے سب طوائف الملوکی کا دور دورہ تھا۔ سندھ کی حکومت کی حدیں اباوڑ توک تھیں۔ جام تغلق کے دور میں بکھر کے بلوچوں نے بغاوت کی مگر جام بکھر اور سیوہن کا انتظام رکھنے میں کامیاب ہو گیا۔ اس نے کلاہ کوٹ پر تغلق آباد کا نام رکھ کر قلعہ بنانے کا کام شروع کیا۔ جوان کے دنوں میں مکمل نہ ہو سکا۔

مکران مجاہد اور کچھ کے سرداروں کے سرداری میں تھے۔ جنہوں نے بعد میں جہانوالاں میں میر عمر میر واڑی نے براہوی نے سموں کے خلاف بغاوت کا علم بلند کیا۔ خاراں کے نو شیروال کے ملکوں نے بھی عمر کا ساتھ دیا ملکی صورت حال کے پیش نظر اور سیاسی مضبوطی کے لیے جام تغلق نے اپنے دو بیٹوں کی رشتے داری گجرات کے حاکموں سے کی۔ اس لیے کہ ملک میں اندر وہی بغاوتوں اور دہلی والوں کی یلغاروں کو روکا جاسکے۔

## جام مبارک: (دور حکومت 1453ء)

جام تغلق کے بعد جاموں کے ایک رشتے دار اور وزیر نے سندھ کی حکومت پر قبضہ کیا۔ مگر اس کی حکومت صرف تین دن چلی۔ کیونکہ سردار ان سمندے نے ان کو نکال دیا۔ جس کے بعد سب کے مشورے سے سکندر ثانی کو تخت پر بٹھایا گیا۔

## جام سکندر (ثانی) جام انڑ (ثانی) بن فتح خان: (دور حکومت 1455-1453ء)

کچھ تاریخ دنوں کی رائے کے مطابق جام سکندر ثانی، جام تغلق کا بیٹا تھا۔ ان کے دنوں میں سیوہن اور بکھر کے صوبیداروں نے بغاوت کر دی۔ وہ جیسے ہی لشکر لے کر بکھر کی طرف روانہ ہوا۔ اس کے ایک عزیز مبارک نے اپنے آپ کو حاکم کہلوایا۔ مگر جیسے کہ اوپر آیا ہے کہ اس کو نکال دیا گیا۔ جام سکندر اپنے ناجموں سے صلح کی باتیں کر کے واپس آیا۔ تقریباً ایک سال تک اس نے حکومت کی۔

## جام رائدال بن سلطان صلاح الدین: (دور حکومت 1453/54-1461ء)

اپنی ذاتی خصوصیات کی بنا پر اور عدل و انصاف کے باعث اس کو سندھ کے سموں نے یک رائے ہو کر حکومت دی۔ سمندر سے لے کر بادوڑے کے گاؤں تک اس کی حکومت رہی۔ اس نے نو برس تک حکومت کی۔ یہ کچھ میں رہتا تھا۔ سکندر ثانی کے وفات کے بعد وہ لشکر سمیت سندھ آیا۔ 18 ماہ تک اسے اپنے حکومت ماتھیلو اباڑ و اور گجریلو تک پھیلا دی۔ اس کے ایک دوست سنج خان نے زبردے کر اس کو ہلاک کر دیا۔ اس کے دنوں میں گجرات نے بہت ترقی کی۔ سلطان مظفر کے پوتے زین العما德 نے احمد آباد کا شہر تعمیر کرایا۔ گجرات کی طاقت کے پیش نظر سندھ کے سموں نے سوڑھوں اور بلوچوں کو سرحد پر مقرر کیا۔ جنہوں نے جودھ پور پر حملہ کیا اور راجا جودھار اٹھوڑ کے بیٹے کو شکست دی۔

## جام سنج خان

تاریخ نویس اس مسئلے پر بھی متفق نہیں ہیں۔ کچھ کہتے ہیں کہ صدر الدین جام سنج خان

رائدان یارائے ڈنوا ایک ہی شخصیت کے نام ہیں، جب کہ کچھ مورخوں کی رائے ہے کہ رائیدان اور سجنرا لگ شخصیتوں کے نام ہیں۔

جام رائدان کے بعد جام سجنر تخت پر بیٹھا (دور حکومت 70/1469-1461ء) جو بیجہ خوبصورت جوان تھا۔ ایک درویش اس کے حسن پر مفتوق تھا۔ اس کی دعا سے یہ بادشاہ بنا اور آٹھ برس حکومت کی۔ سلطان محمود بیگود سے رشتہ داری کی۔ جام سجنر کے زمانے میں بکھر کا قاضی رشوت لیتا تھا۔ جام سجنر نے رشوت ختم کرنے کے لیے سرکاری ملازموں کی تینخواہیں بڑھادیں۔ جس کے بعد وہ گجرات بھاگ گئے۔ جام سجنر نے اپنے بیٹے کا رشتہ سلطان مظفر ثانی کے خاندان میں 1518ء میں کر دیا۔

جام نظام الدین جام نندو بن صدر لاد دین بن صلاح الدین (دور حکومت 1517-1470ء) تاریخ نویس ان کو بہترین حکمران اور بہترین بادشاہ تصور کرتے ہیں۔ وہ نہایت ہی دیندار حکمران تھے۔ علم سے بے انتہا محبت کرتے تھے۔ اس کی خارجہ پالیسی امن اور آشنا پر بنی تھی۔ جام نظام الدین ہر ہفتے اصطببل میں جاتا تھا اور گھوڑوں کے سر پر ہاتھ پھیر کر کہتا تھا اے خوش بخت جہاد کے سواتم پر سواری کرنا نہیں چاہتا ہوں۔ کیونکہ میری چاروں سرحدوں پر اسلامی حکمران ہیں۔ دعا کرو کہ شرعی سبب کے سواتم پر سواری نہ کروں اور نہ ہی کوئی یہاں پر آئے۔ مہادا مسلمانوں کا خون بہے اور خدا کے آگے مجھے رسوآ ہونا پڑے۔

عبد الرحیم خان خنان اس کو ہندوستان کا مہذب ترین شخص تصور کرتا تھا۔ جام نندو نے اپنے پڑوں کے سارے عالموں اور بزرگوں کو سندھ میں بلوایا۔ اس کی حکومت کی سرحدیں بسی اور شال (کونہ) تھیں اس نے تھٹھہ کو دوبارہ بہتر نہ نہیں میں آباد کر دیا۔ اس کے زمانہ اقتدار میں بہت سے لوگ ایران اور خراسان سے ہجرت کر کے یہاں آباد ہوئے۔ جن کے لیے تھٹھہ میں الگ محل تعمیر کرائے گئے۔

مولانا عبد العزیز ابھری اور اس کا بیٹا مولانا اشیر الدین تھٹھہ آئے اور مدرسے جاری کیے۔ میر شمس اور میر معین بھی تھٹھہ آئے جنہوں نے علم اور ادب کی ترقی کے لیے کام کیا۔ ان کا سلوك مسلمانوں کے علاوہ ہندوؤں سے بھی نہایت اعلیٰ درجے کا تھا۔

جام نظام الدین زبردست مردم شناس انسان تھا۔ اس کے وزیر بھی اعلیٰ درجے کے لوگ تھے۔ اس کا پہلا وزیر دشادخان تھا جس کا شجاعت اور انسانیت میں کوئی ثانی نہیں تھا۔ بھر میں اس نے کئی اصلاحات کیں۔ جو تاریخ میں نمایاں ہیں۔

جام نظام الدین کی حکومت کے حوالے سے دو لہرے دریا خان کا ذکر لازم و ملزوم ہے۔ دریا خان کا اصل نام قبولي تھا۔ وہ جام نظام کے دیوان <sup>لکھنیر</sup> خان کا غلام تھا۔ جہاں سے جام نظام اس کو اپنے پاس لایا۔ بادشاہ نے اس کی نہایت اعلیٰ درجے کی پروش کر کے وزیر اعظم کے درجے پر فائز کیا۔ مبارک خان اور خان اعظم کے خطاب دے کر سندھ کی فوجوں کا سپہ سالار بنایا۔ اور دریا خان نے بھی نمک حلائی کا اعلیٰ مظاہرہ کیا اور سلطنت کا سرخراہ سے اونچا کیا۔ نہ صرف وہ سلطان کے زمانے میں مگر سلطان کی وفات کے بعد بھی سندھ کی آزادی اور بیقا کی خاطر لڑتا رہا۔ تاریخ دانوں کا کہنا ہے کہ سندھ نے ایسا زمانہ نہ پہلے بھی دیکھا تھا اور نہ بعد میں دیکھا۔ دریا خان کا سارا خاندان وطن کے محبت سے سرشار تھا۔ اس کا پیٹا علاؤ الدین عالم تھا۔ جب کہ محمود خان اور مٹھن سپاہی تھے۔ اس کا چوتھا بیٹا سارنگ بھی زبردست سپاہی تھا۔ اور انہوں نے ارغونوں سے کافی عرصہ تک جنگ کرتے رہے۔ 1485ء میں مغلوں کے دنوں میں سلطان حسین مرزا با انتقام خراسان کا حاکم تھا۔ وسطی ایشیا کے یوپاریوں کے اشارے پر سندھیوں نے ان کی لوٹ مار کی ان کو سبق کھانے کے لیے سلطان نے سندھ پر حملہ کیا۔ مگر کامیابی حاصل نہ کر سکا۔

امیر الذون ارغون ان دنوں میں ہرات کی جانب سے قندھار میں گورنر تھا۔ جس نے اپنے بیٹے شاہ بیگ کو بھیجا۔ جس نے جام نظام الدین کے بی والے قلعے پر قبضہ جمایا۔ جو اس زمانے میں جام کے ایجنت بہادر خان کے پاس تھا۔ شام بیگ نے وہ قلع اپنی بھائی سلطان محمد کے حوالے کیا۔ سلطان محمد دریا خان ہاتھوں جلوہ گیر بولان کے پاس جنگ میں مارا گیا۔ جس کے بعد مغلوں نے جام کے زمانے میں سندھ کی طرف آنکھ اٹھا کر نہیں دیکھا۔

### ناصر الدین ابو الحسن فیروز شاہ: (دور حکومت 1517-1528ء)

جام ندو کی وفات کے بعد جام فیروز سندھ کا حاکم ہوا۔ جیسا کہ وہ کم عمر کا تھا اور اس زمانے میں سر قبیلے کے اندر بھی اختلاف تھا۔ سندھ کی حکومت کا دعویدار جام صلاح الدین بھی اس کے

تریبی عزیزوں میں سے تھا۔ اس نے بھی تخت پر بیٹھنے کی خواہش ظاہر کی۔ مگر دریا خان اور مبارک خان جن کا اثر تھا ایسا کرنے سے اس کو روکا۔ صلاح الدین ناراض ہو کر گجرات چلا گیا۔ سلطان مظفر گجراتی جو اس کے چپاز اد بہن کا شوہر تھا۔ اس کے پاس رہ گیا۔

اس دوران فیروز پر فیروز کی دریا خان سے ان بن ہو گئی۔ دریا خان نوکری چھوڑ کر اپنی جا گیر پر چلا گیا۔ یہ موقع بہتر جان کر صلاح الدین گجرات کے لئکر کے ساتھ فیروز پر حملہ کیا۔ فیروز کی فوج کمزور تھی اور وہ مقابلہ نہ کر سکا۔ صلاح الدین سندھ کا حکمران بن گیا اور اس نے نو ماہ تک حکومت کی۔

اب فیروز کو دریا خان کی ضرورت محسوس ہوئی، اس کے والدہ اور کچھ دوسرے لوگ دریا خان کے پاس گئے اور اس کو منت سماجت کی کہ وہ فیروز کا ساتھ دے۔ دریا خان نے بکھر اور سیوہن کے عاقلوں سے فوج اکٹھی کر کے صلاح الدین کو شکست دی۔

اس طرح اقتدار ایک مرتبہ پھر فیروز کو ملا۔ اس سارے عمل نے سندھ کے سماج کو انتشار کا

شکار بنا دیا۔

ارغونوں کی آنکھیں سندھ کے سر زمین اور دولت پر لگی ہوئی تھیں۔ اس لیے وہ منصوبہ بنانے لگے۔ کہ کس طرح سندھ کو ہڑپ کیا جائے، اس لیے پہلے انہوں نے اپنی گماشتے سندھ کی طرف بھیجے جو مسافروں اور کاروباری لوگوں کی صورت میں ٹھہرے میں داخل ہوئے۔ جام فیروزان کو پہچان نہ سکا اور ان کے خوشامد انہ رویے کے باعث ان کو ٹھہرہ کا ایک علاقہ عطا کیا جو "مغل محلے" کے نام سے پکارا جانے لگا۔ جس میں دولت شاہی، نور گاہی، اور لیک ارغون رہنے لگے۔

اس دوران میر قاسم کیلک نے دربار میں ایک خاص مقام حاصل کر لیا۔ جو ہر صورتحال سے شاہ بیگ کو باخبر کرتا رہتا تھا۔ دوسرا گروہ جو شاہ بیگ نے سندھ پر نازل کیا تھا وہ پیروں اور مرشدوں کے روپ میں آیا۔ وہ لوگ چار دوستوں کی چوکڑی کے نام سے مشہور تھا۔ قاضی شکر اللہ شیرازی، سید معبد، سید کمال اور سید عبد اللہ ان میں ایک خاص قسم کا اتحاد تھا۔ وہ خود کو پیران پیر (عبد القادر شاہ جیلانی) کی اولاد کہلواتے تھے اور وہ لوگ ارغونوں کی حکومت کے سندھ میں پاؤں جاتے رہے۔

تمیساً گروہ جس نے سندھ کے عالموں اور عام لوگوں میں انتشار پیدا کیا وہ شاہ بیگ ارغون، مرشد مرزا محمد احمد جونپوری کے قیادت میں مہدوی تحریک کا فتنہ لیکر سندھ میں وارد ہوا۔

جیسا کہ سندھ جام فیروز کے زمانے میں کمزور ہو چکا تھا۔ اس سارے عمل نے سندھ کو اندر سے منتشر کر دیا۔ اب حالات سازگار دیکھ کر شاہ بیگ نے 1518ء میں سندھ پر حملہ کر دیا۔ جیسے ہی شاہ بیگ ارغون سندھ کے علاقہ با غبان سے گذر ا تو دریا خان کے بیٹھے اس سے جنگ کرنے کے لیے ٹلثی کے میدان میں نکل آئے۔ شاہ بیگ نے جنگ کرنا مناسب نہ سمجھا اور راستہ تبدیل کر کے ٹھنڈھ نکل گیا۔ جہاں پر دریا خان کی قیادت میں سندھ کے طبقوں نے مل کر جنگ کی۔ مگر سہہ لشکر ارغونوں کا مقابلہ کر سکا اور دریا خان نے بیس دسمبر 1520ء میں سندھ کے لئے جام شہادت نوش کیا۔ وہ بھی ماہ محرم تھا، دریا خان گیارہ محram الحرام کو سندھ کے اوپر سر قربان کر کے سرخو ہوا۔ مغلوں کی فوج برابر دس دن تک ٹھنڈھ کے دو تین شہر میں لوٹ مار کر تی رہی۔ جام فیروز اور دوسرے معزز زین شہر کے پچے قید کر لیے گئے۔ ارغونوں نے ہاتھوں سندھ کی فتح کو ایک خرابی قرار دیا گیا ہے۔

میر مصوم بکھری اس واقعہ کی تعریج کرتے ہوئے قرآن پاک کی ایک آیت لکھتے ہیں کہ:  
 ”بادشاہ جب کسی شہر میں داخل ہوتا ہے تو وہ اس ملک کو ویران کر دیتا ہے۔“  
 جام فیروز جس کے بال پچے سندھ میں رہ گئے، اس نے نہایت بے بُسی کے عالم میں شاہ بیگ کو پیغام بھیجا کر ”وہ ارغونوں کی اطاعت کرنے کے لیے تیار ہیں۔ مغل صلاح مشورے کے بعد اس نتیجے پر پہنچ کر ساری سندھ پر کنٹرول کرنا مشکل ہے۔ اس لیے آدھے سندھ کو جام فیروز جیسے بے ضرر بادشاہ کے حوالے کیا جائے۔ اس طرح جام فیروز کو کارآمد سمجھ کر اس کے اوپر اپنے قابل اعتماد آدمی مگر ان مقرر کر کے خود سیستان کی طرف روانہ ہو گیا۔ جہاں پر سہتوں اور سوڑھوں نے اس کی ساتھ جنگ کی۔ اور جب تک وہ زندہ رہے لڑتے رہے۔ اس کے بعد دریا کے بیٹوں میاں محمود خان، مٹھن خان، جام سارنگ اور رن مل سوڈھو اور مخدوم بلاول کی قیادت میں ایک بڑا لشکر تیار ہوا۔ شاہ بیگ نے اس دوران شال سے تازہ دم لشکر منگوایا۔ سندھیوں نے بہادری سے ان کا مقابلہ کیا مگر وہ کامیاب نہیں ہو سکے۔ ارغون تین دن تک ٹلثی کا شہر لوٹتے رہے اور جدا جدا قبیلوں کے لوگ قتل کئے۔

جب جام صلاح الدین کو پتا لگا کہ وہ سندھ کو آزاد کرانے کے لئے جائز بھوں، سوڈھوں، سموں اور لکھاروں کا ایک بڑا لشکر ساتھ لیکر سندھ کے لئے روانہ ہوئے۔ مگر جب یہ بات جام

فیروز تک پہنچی تو ان کو جام صلاح الدین کی مدد چاہیے تو اس نے اغار غنوں سے مدد لی چنا جس نے  
کے نزدیک جام صلاح الدین کے لشکر کو فیروز اور اغار غنوں کے مشترک لشکر نے شکست دے دی۔  
صلاح الدین اور اس کا بیٹا بیت خان ارغون کے ہاتھوں مارے گئے۔

اب سندھ پر ارغون کا قبضہ مضبوط ہوا۔ وہاں سے فارغ ہو کر شاہ بیگ بکھر اور سیستان  
روانہ ہوا۔ ارغون لشکر جب صلاح الدین سے جنگ کرنے کے لیے روانہ ہوا تو دھار بجونے قلعہ  
میں بند ارغونوں کو تکالیف دیں۔ شاہ بیگ نے واپس آ کر رات میں ان سب لوگوں کو قتل کرائے  
انھیں برج کے نیچے پھکل کوادیا جو خونی برج کے نام سے مشہور ہے۔

شاہ بیگ نے اس ایک سال کے عرصہ کے مہم جوئی میں کئی لوگوں کو قتل کیا۔ بہت نقصان  
پہنچایا بہت دولت لوئی۔ جب شاہ بیگ کو پتا چلا کہ با بر بادشاہ ہندوستان فتح کرنے کا ارادہ رکھتا  
ہے تو خوف کے سبب اس کا دل ٹوٹ گیا اور 1524ء میں فوت ہو گیا۔ اس کے بعد اس کا بیٹا شاہ  
حسن ارغون سندھ کا بادشاہ ہوا۔ شاہ حسن نے جلد ہی ٹھہر پر حملہ کیا کیونکہ اب ان کو فیروز کی  
ضرورت نہیں رہی تھی۔ فیروز اس مرتبہ بھی کچھ کے طرف بھاگ گیا۔ شاہ حسن نے ٹھہر میں داخل  
ہوتے ہی قتل عام کا حکم دیا۔ اور اتنی حد تک قتل و مغارت کی گئی کہ حاملہ عورتوں کے پیٹ چاک کر کے  
ان کے نیچے قتل کر دیے گئے۔ کئی عورتوں نے اپنے آپ کو بچانے کے لئے دریا میں چلانگیں  
اگادیں۔ جو بچے لگنیں ان کو انتہائی تکالیف دی گئیں۔ جام فیروز کچھ سے بڑا لشکر لیکر سندھ کی طرف  
آیا۔ سندھیوں اور ارغونوں کے درمیاں آخری بڑی لڑائی تھی۔ میں ہزار سپوت کام آگئے اور فیروز  
واپس کچھ کی طرف روانہ ہوا۔ گجرات میں اس نے اپنی بیٹی سلطان بہادر کے نکاح میں دی سلطان  
بہادر کی مدد سے فیروز سندھ پر دوبارہ حملہ کرنے کی تیاری کرنے لگا تھا۔ کہ ہمایوں اور بہادر کے  
درمیاں جنگ ہو گئی۔ بہادر نے شکست کھانی اور ہمایوں کے حکم سے فیروز کو قتل کر دیا گیا۔ مرزاشاہ  
حسن چھ ماہ تک ٹھہر میں سموں کے ساتھ نہایت ذات آمیر سلوک کیا۔ پڑھے لکھے لوگ، سپاہی اور  
سرداروں کو جنگل کی طرف بھیجا گیا کہ وہ کسان بن جائیں۔ غلامی کی صورت میں ان کو زندہ رہنے  
پر مجبور کیا گیا۔ اخراجی کی سزا قتل تھا۔ نتیجے میں کئی لوگ کچھ، کامھیاواز، گجرات اور عرب کی طرف  
بیلے گئے۔

## سمہ کے دور میں سندھی خواتین کی حالت

سمہ دور حکومت میں کئی عورتوں کے نام نمایاں نظر آتے ہیں۔ جس سے محسوس ہوتا ہے کہ  
سمہ کو عورتوں کے لیے نہایت ادب و احترام تھا اور عورتوں کے لیے زری والارو یہ رکھتے تھے۔  
سمہ دور حکومت میں سب سے پہلے نوری کا نام نظر آتا ہے۔ وہ ایک مجھیرن تھے۔ مگر بادشاہ  
وقت جام تماجی نے ان کو اپنی پٹ رانی بنایا۔ عزت و احترام کے اس درجے پر پہنچایا کہ وہ تاریخ  
ان مث ورق بن گئی۔

اس طرح جام نندو کی بیوی مرینہ، ماچھیانی بھی سندھ کی تاریخ میں نمایاں نظر آتی ہیں۔ جام  
نندے کی وفات کے بعد سندھ کی حکومت اس کے اپنے بیٹے جام فیروز کو ولی۔ جام فیروز نے اس  
زمانے کے مشہور سپہ سالار دو لہر دریا خان سے تعلقات خراب کر لیے۔ جس کے نتیجے میں گجرات  
سے جام صلاح الدین حملہ آور ہوا۔ اور آٹھ ماہ تک راج کیا۔ پھر صورتحال دیکھ کر 1512ء میں ز  
جام فیروز کے والدہ مدینہ ماچھیانی دریا خان کے پاس بیٹے کے ساتھ اس کی جا گیرگاہ میں گئی۔ دریا  
خان نے اس کی آمد کا احترام کرتے ہوئے جام فیروز کا ساتھ دیا اور اس طرح جام فیروز نے دو  
بارہ سندھ پر حکومت کی۔

سمہ دور میں یہ بھی دیکھا گیا کہ سیاسی مصلحتوں کے بنا پر اور خود کو مضبوط بنانے کے لئے  
حکمرانوں نے اپنے لڑکیوں کی رشتہ داریاں گجرات کے سلطانوں کے ساتھ کیں۔ گجرات والوں  
کے ساتھ ان کے پرانے دوستانہ تعلقات تھے جس کو مضبوط کر کے رشتہ داری کا روپ دیا۔  
گجرات والے بھی غیر مسلم تھے۔ اور سورج نوی شاہ سے ان کا تعلق تھا۔ اس سلسلے میں سب سے  
پہلے جام تغلق جام جونو کا نام نظر آتا ہے۔ جس نے اپنے مرشد مولا نا محمد صدیق ملتانی کے کہنے پر  
اپنی دو بیٹیاں گجرات بھیجنیں۔ یہ وہ دور تھا جب ایک طرف بیرونی حملہ آوروں کا خطروہ تھا اور دوسری  
طرف اندر وہی اختلاف تھا۔ جام جونو نے اپنی بیٹیاں اپنے بیٹوں جام خیر الدین اور جام صلاح  
الدین اور اپنے مرشد کے ساتھ گجرات بھیجنیں۔

1442/43ء میں بی بی مغلی کی شادی گجرات کے حاکم سلطان محمد کے ساتھ ہوئی اور بی بی  
مرکی کے شادی عالم دین شاہ عالم سے ہوئی۔

1445/46ء میں بی بی مغلی کے بیٹا ہوا جس کا نام فتح خان رکھا گیا۔ 1451ء میں سلطان محمد فوت ہو گیا۔ وہاں کے امیر سلطان قطب الدین کی خواہش تھی کہ کسی بھی طریقے سے فتح خان کو قتل کرایا جائے۔ اس صورتحال میں بی بی مغلی نے اپنے بہن بی بی کے پاس پناہی۔

مگر بی بی مرکی کے ساتھ بھی زندگی نے وفا کی اور اس صورتحال میں بی بی مغلی نے اپنے ہنروئی شاہ عالم سے نکاح کیا اور اس لیے اپنے چچا فیروز سے اجازت طلب کی جس نے اس کو اجازت دی۔ اس وقت فتح خان کی عمر نو یادیں برس تھیں۔ اس مثال سے محسوس ہوتا ہے کہ سموں کے پاس یہو کے ساتھ شادی کو عیب نہیں سمجھا جاتا تھا۔

گجرات کے حاکم قطب الدین کی وفات کے بعد اس کا بھائی داؤد حاکم ہوا۔ مگر امیر وہ نے اسے سال کے اندر قتل کرایا اور فتح خان کو سلطان محمود کو لقب دے کر 1459ء میں گجرات کے تحت پر بھایا۔ اس وقت اس کی عمر چودہ برس تھی۔ اور اس نے اپنی والدہ کے مشورے سے حکومت چلانی۔ اور اپنی والدہ کی یاد میں ایک مسجد بھی تعمیر کرائی جو بھوڈیسر میں ہے۔

اس طرح 1511-12ء میں سماں شہزادی بی بی رانی کی شادی گجرات کے حاکم سلطان مظفر سے ہوئی۔ بی بی رانی سلطان صدر الدین جام سخراج کی پوتی تھی۔ بی بی رانی کے ساتھ سلطان کو بڑی محبت تھی۔ بی بی رانی کو سلطان کے ذہن اور سلطنت کے معاملات پر کامل قبضہ تھا۔ بی بی رانی نے وفات کے وقت اپنی بیٹی سکندر کو اپنے خاص غلام خوشقدم عاد الملک کے حوالے کیا۔ تخت پر بٹھانے کے بعد خوشقدم کو وزارت بھی ملی۔ جس وجہ سے اس نے دو مہینوں اور انہارہ دنوں کے بعد سکندر کو قتل کیا۔ بی بی رانی کی ایک بیٹی بی بی عائشہ، فتح خان بن سلطان فیروز سمه کی بیوی تھی اور دوسری بی بی رانیہ سلطان عادل شاہ فاروقی سلطان پورہ والے کی بیوی تھی اور سلطان مظفر سمه کی ایک بیٹی جو کسی راجپوت بیدی سے تھی وہ ہبیت خان بن صلاح الدین سمه کی بیوی تھی۔ صلاح الدین بی بی رانی کا چچا زاد بھائی تھا۔ جام فیروز سے کی گئی جنگ میں مظفر نے صلاح الدین کا ساتھ دیا۔

جام فیروز بن جام نندہ مسلسل جنگوں اور حملوں کے باعث گجرات میں امان لیتا رہا۔ وہاں پر بھی اس نے اپنی ایک بیٹی سلطان بہادر بن سلطان مظفر کو دی ہوئی تھی وہاں فیروز سلطان بہادر کی مدد سے جنگ کی تیاری کر رہا تھا کہ ہمایوں اور بہادر کے درمیان جنگ ہو گئی۔ جس میں بہادر مارا گیا اور ہمایوں کے حکم سے جام فیروز کو قتل کیا گیا۔ جب کہ جام فیروز کی دوسری بیٹی شیخ ابراہیم کے

نکاح میں دی گئی تھی۔ شیخ ابراہیم شاہ حسن کے جملے میں مارا گیا۔

ان مثالوں سے یہ بھی محسوس ہوتا ہے کہ سہہ شہزادیوں کا اپنے شوہروں پر اثر تھا۔ 1472ء میں سلطان محمود بیگڑو چکھ سے گذر رہا تھا کہ اس کو خبر ملی کہ کچھ بانی سلطان جام نظام الدین کے خلاف بغاوت کا علم بلند کرنے والے ہیں۔ سلطان نظام الدین نے شکریہ کا خط تحالف کے ساتھ معہ اپنی بیٹی گجرات بھیجا جس کی شادی حسن خان کے پوتے قیصر خان کے ساتھ ہوئی جس نے اس زمانے میں گجرات میں پناہ لی تھی۔ سلطان محمود بیگڑو نے اس دور میں جاڑی بھیجیر سے اپنے حرم کے لئے بیٹی لی۔

سمہ دور میں مغلوں اور ارغونوں نے ٹھنڈھ پر جملے کئے۔ جنہوں نے یہاں کی عورتوں کے ساتھ سخت غیر انسانی اور وحشیت والا سلوک کیا۔ جب کہ مغل ارغون اپنی آپ کو اسلام کا علم بردار کہتے تھے۔ انہوں نے نہ صرف عورتوں کی عزتیں لوٹیں مگر حاملہ عورتوں کے پیٹ چاک کر کے ان کے ہونے والے بیچ تلواروں کی نوک پر لٹکائے۔ عورتوں کی ناک اور کانوں سے زیوراتارے گئے، اور ان کے ساتھ سخت ناروا سلوک کیا گیا۔ جس کی گواہی تاریخ دیتی ہے۔ مگر سمہ دور میں اس فتح کی کوئی روایت نہیں ملتی۔

### سمہ دور کی سماجی اور ثقافتی حالت کا جائزہ

مذہبی رویے:

سمہ دور میں سندھ کے اندر جورو یہ نظر آتے ہیں، تو ایسا محسوس ہوتا ہے کہ سہہ نہایت دیندار اور کامل مسلمان تھے۔ پیروں فقیروں اور اولیاء کو عزت و احترام کی نظر سے دیکھتے تھے۔ اُن اور ملتان کے مشائخ ان کے مرشد تھے۔ جن کے مشوروں پر وہ بڑے بڑے کام سرانجام دیتے تھے۔ مخدوم جہانیاں جلال الدین بخاری بامیہہ ثانی اور جام جنوں اول جوفیروز شاہ تغلق سے صلح اور دوسری مرتبہ اس کے ہی کہنے پر جام تماپی کا اپنے بیٹی کے ساتھ غیر مشروط طور پر دہلی جانا اور جام جنوں کا اپس آنا ایسے واقعات ہیں جو اولیاؤں کے لیے ان کی عقیدت کا ثبوت ہیں۔ نہ صرف یہ مگر جام تغلق کا اپنے ملتانی مرشد مولا ناجم صدیق کے کہنے اور مرضی پر گجرات میں رشتہ داری کرنا۔ ان کی اس محبت کے پیش نظر چار چاروں کی چوکنڑی کے نام سے قاضی شکراللہ شیرازی، سید معتبد، سید

کمال اور سید عبد اللہ ٹھٹھہ میں آئے اور ارغونوں کی حکومت سندھ میں قائم کرنے کی کوشش کی۔ اور سموں کے ساتھ غداری کی، باوجود اس کے وہ پیروں اور اولیاء کو بے انتہا عقیدت دیتے تھے۔ مگر یہاں کے لوگوں میں بنیاد پرستی اور تحصیب نہیں تھا۔ رسوم و رواج ایک جیسے تھے خاص طور سندھ کے محرومی خلائق میں اس زمانے میں رہنے والی سو مرد، کلہوڑہ اور سوڈھوڑا تھیں جن کے طور طریقے ہندوؤں جیسے تھے۔ اس کے سوا کچ کے میمن جو شیعہ مذہب سے تعلق رکھتے تھے۔ ان کے طور طریقے ہندوؤں جیسے تھے۔ گوشت نہیں کھاتے تھے اور مسلمانوں سے نہایت محبت سے رہتے تھے۔

### پدرسری خاندانی روایت:

دنیا کے دوسرے لوگوں کی طرح سدھ دوڑ میں بھی پدرسری سماجی سرشنست موجود تھا اور وہ لوگ اپنی باپ دادا کے ناموں سے عقیدت رکھتے تھے۔ یعنی ان ناموں کو اپنی اولاد پر رکھتے تھے۔

### تقریبات:

سدھ دوڑ حکومت میں اجتماعی تقریبات کے منظر بھی دیکھنے میں آتے ہیں۔ خاص طور پر جام نندو کے دوڑ حکومت میں۔ ٹھٹھہ کا عروج دیکھنے والا تھا، ہر ماہ کے پہلے پیر کو لوگ روٹیاں اور کھانا باندھ کر ملکی جاتے تھے۔ آپس میں بیٹھتے تھے، کچھ درگاہ ہوں پر بیان کی ملھیں بھی ہوتی تھیں۔ اس پیر کو ان دونوں "شیخ پیر" کہتے تھے۔ اس کے سوا چاند کی چودھویں رات پر بھی ملکی پر خاص رونقیں ہوا کرتی تھیں۔

### کار و بار و تجارت:

جام نندو نے ٹھٹھہ کو نئے طرز پر منصوبہ بندی کے ساتھ تعمیر کروایا۔ یہ شہر احمد آباد کی طرح علم و ہنر کی وجہ سے ایشیا کے اہم تجارتی مرکز میں شمار کیا جانے لگا۔ ملک کے کونے کونے سے کار میگر اور ہر مند افراد یہاں آ کر جمع ہو گئے۔ دیسی اور ریشمی کپڑوں کے کارخانے یہاں قائم ہو گئے۔ لاکھ، کپڑا اور عاج کا بنا ہوا سامان باہر بھیجا جاتا تھا۔ چیزوں کا بھاؤ مقرر تھا۔ ڈاکوؤں اور رہنزوں کو یہاں سے بھاگایا گیا تھا۔ جام بختر نے اپنے دور میں سرکاری ملازموں کے تھوڑا میں بڑھا کر رشوت

خوری کی لعنت کو بند کیا تھا۔

سید مراد شاہ شیرازی کے رسلے خطبیہ میں احوال ہے کہ ایک مرتبہ وہ کسی بیباں سے گزر رہا تھا، تو ایک قبر سے ایک شخص نکلا اور اس نے کہا کہ مجھے لیثروں نے لوٹ کر شہید کر کے یہاں پر پھینک دیا۔ میرے بال پنج گجرات میں میرا انتظار کر رہے ہوئے۔ حاکم وقت کو کہو کہ میری ساتھ انصاف کرے، شاہ صاحب نے یہ اطلاع حاکم وقت کو دی اس نے لیثروں کو پکڑا اور مال گجرات بھیجا۔

ایسا ہی ایک واقعہ خیر الدین جام تماپی کے وقت میں نظر آتا ہے کہ ایک جگہ پر ہڈیوں کا ڈھیر پڑا ہوا تھا، معلوم کرنے پر پتا چلا کہ سات سال پہلے ڈاکوؤں کے ایک گروہ نے ایک قافلے کو لوٹا اور ان کو قتل کر کے یہاں پھینک دیا جام تماپی نے ڈاکوؤں کو پکڑا ایسا اور ان کو گجرات کے حاکموں کے حوالے کیا کہ ان کو سزاد کیر مال ان کے دارثوں کے حوالے کیا جائے۔

### ڈاک کا نظام:

اس زمانے میں ابن بطوطہ سندھ میں آیا تھا۔ اس کے بیان کے مطابق سیوھن سے ملتان تک دس دن کا راستہ ہے اور ملتان سے دہلی تک 50 دن کا راستہ ہے۔ مگر بادشاہ کو پانچ دن کے اندر خبریں مل جاتی تھیں۔ گھوڑے سوار ڈاکیے کو ”اولاد“ کہتے ہیں ڈاکیہ بارہ میل بعد گھوڑا تبدیل کرتا تھا۔ پیدل چلنے والے ڈاکیے کو ”ہر کارہ“ کہتے تھے، ڈاک کے نظام کو ”برید“ کہتے تھے۔

### زبان:

سومرہ دور میں سندھی زبان میں بیان کو وسعت ملی، یہ کہانیوں اور ادبی صلاحیتوں کی نشوونما والا دور تھا۔ جس میں جنگوں اور واقعات کے بیت اور عشقیہ داستانیں مشہور ہوئیں۔ سندھی شاعری رزمیہ نظموں میں چمکی، سدہ دور میں اس تعمیر کی زیادہ تکمیل ہوئی۔ سدہ دور کے شروعات میں سندھی زبان کی خصوصیات و روایات تو سومرہ دور والی رہیں۔ البتہ قوت بیان میں زبردست اضافہ ہوا، اور لغت کے سرمائے میں وسعت پیدا ہوئی۔ داستان اور قصے قصہ کو ”چارنوں“ (فقیر گاںک) نے ادبی فن کے اعلیٰ اور معتبر درجہ پر پہنچایا گیا۔ تعلیمی اور سرکاری زبان کے حوالے سے بلوج صاحب کا

بیان ہے کہ عربوں کے حکومت کے بعد سو مردوں کے دور حکومت میں بھی غالباً عربی سرکاری زبان رہی۔ اور عربی کے ذریعے تعلیم کا سلسلہ جاری تھا۔ سے قبیلوں نے جیسے کہ شروع سے ہی دین اسلام قبول کیا تھا، اس لیے سموں کے عہد میں بھی عربی سلسلہ تعلیم رائج تھا۔ سے حاکموں نے ذاتی طور پر بھی درسی کتاب لکھانے کی کوشش کی۔ مگر بعد میں فارسی زبان نے بھی سرکاری زبان کا درجہ حاصل کیا۔ کیونکہ دہلی کے حکمرانوں کا اثر سندھ پر پڑا۔ اور ان سے سندھی حکمرانوں کی خط و کتابت فارسی میں ہوتی تھی۔

### علم و ادب کے مرکز اور عالم:

سمہ سلطان شرع کے پابند تھے، سمه سلطان انج کے گیلانی، بخاری اور ملتان کے سہرو دی مشائخ کے مرید تھے۔ سندھ میں حنفیت کا زور تھا وید اینیت اور وحدانیت کے فلسفوں کا ایک دوسرے پر اثر تھا۔ صوفیوں کی روحانی تبلیغ اور تلقین کا اثر ہندوؤں اور مسلمانوں پر مشترک ہوا۔ اونچی خیچ کے بندھن یہاں پر اتنے شدید نہیں تھے جتنے ہندوستان کے دوسرے علاقوں میں تھے۔ ٹھنڈھ میں علم اور ادب کے باقاعدہ مراکز قائم کیے گئے۔ نہ صرف ٹھنڈھ بلکہ بکھر، سیوھن اور کاہاں میں تعلیمی مرکز تھے۔ بوک اور ٹلثی میں عالم، قاضی اور درویش رہتے تھے۔

سمہ سلطانوں سے پہلے مدارس مساجد میں قائم تھے، مگر سموں کے بعد مدرسوں کے لیے جدا عمارتیں تعمیر کی گئیں، اور اس زمانے میں سندھ میں مدارس کی تعداد چار ہزار سے زیادہ تھی۔

سلطان نظام الدین کا چھوٹا بھائی بایزید خود عالم تھا اور علماء کا قدر دان تھا جام نندو کی بی اتفاقی کے باعث ملتان کے لانگاہ حاکموں کے پاس آیا جنہوں نے ان کو شور کوٹ اور چھوٹی بھائی لشکر کا بڑا حامی تھا۔ اور جس کو ارغونوں نے کفر کا الزام لگا کر چکی میں ڈالوایا۔ مخدوم بلاول ٹلثی کا بڑا عالم اور کامل بزرگ تھا۔ علم حدیث کا بڑا عالم اور تفسیر کا بڑا ماہر تھا۔ کبھی بھی موزوں شعر بھی کہتا تھا۔

سید جلال محمود ثانی بن سید علی اول تفسیر اور فقہ کا بڑا اجید عالم اور حافظ تھا۔

شیخ عیسیٰ لنگوٹی بند جو حاصل میں (سی - پی) ہند کا تھا۔ جام نندو کے زمانے میں سندھ میں آیا تھا۔ مکملی پر روحانی درس دیتا تھا، شیخ محمد جیلانی ساموئی میں خانقاہ کے اندر درس دیتا تھا۔ وہ سارا

وقت اپنے جھرے میں چہرے پر کپڑا ڈالے رہتا تھا، اس کا ایک بیت ڈاکٹر بلوج صاحب نے اپنے کتاب میں درج کیا ہے۔

جونومت اونو، جام تماچی آء  
سبا مجھے با جھ پئی، تو سیں ٹھوڑا راءُ

(مطلوب یہ کہ جام جونو کی عقل اڑگئی ہے اس لیے اے جام تماچی تم آ تو ہماری کوئی بات بنے اور تم ہی ٹھنڈھے گنگر کی بادشاہی کے لائق ہو۔)

قاضی عبداللہ بن تاجیہ اصل سیوھن کے قاضیوں میں سے تھا، جام نظام الدین کے زمانے میں اس کی لاش مکھی سے ظاہر ہوں۔ بزرگوں نے خواب میں اس کے مدفن کا نشان دیکھا اور کسی کو اشارا ہوا اس کی جنازہ نمازو و شخص پڑھائے جو ہر وقت وضو میں رہا ہو۔ اور خود اس نے اپنی شرم گاہ کبھی نہ دیکھی ہو۔ ایسا آدمی فقط جام نندو تھا جس نے اس کی نمازو جنازہ پڑھائی ان کے سوا مولانا ظہیر الدین بکھری مولانا برہان الدین، خطیب بغدادی، قاضی ڈنو سیوھانی، مخدوم اسحاق بھٹی، مخدوم احمد، مخدوم محمد بخشی جام ڈاہار، بخشی دادواہی، غلیفو و ہیوں، درویش سیہزاد، شیخ ہریہ و بیداس، شیخ طاہر، پیر پھلو، مخدوم عبدالباقي، سید حیدر سنائی بھٹی سمہ دوڑ کے مشہور عالم اور بزرگ تھے۔



## سکھر بیراج کی تعمیر اور اس کی اقتصادی اہمیت

### پروفیسر اعجاز قریشی

سنہ میں زراعت گذشتہ کئی دہائیوں سے مصنوعی نہروں سے کی جاتی رہی ہے۔ انگریزوں کی آمد (1843ء) کے بعد ان نہروں کی حالت بے حد ابتر ہو گئی تھی، کیونکہ اس شعبہ سے وابستہ افریقہ سے ناواقف تھے۔ سرجارلس نیپر نے فتح سنہ کے بعد جلد بعد آپاشی کھاتہ ترتیب دیا جو کہ لیفٹیننٹ کرٹل والٹر اسکاٹ کی نگرانی میں منظم کیا گیا۔ اس کے ماتحت کوئی انحصار نہ ہونے کی وجہ سے یہ کھاتہ فعال نہ ہو سکا، اس لیے یہ ادارہ 1849ء میں ختم ہو گیا اور 1855ء تک ویسا ہی رہا، جب تک کہ جزل فائیف نے حکومت کے سامنے نہروں کی بہتری کے لیے کچھ سمجھدہ تجوہیں پیش نہ کیں۔ موصوف نے صوبے کی ساری نہروں کو دوبارہ ترتیب دینے کے لیے ایک روپورٹ پیش کی جو کہ ان دنوں کے کینال سسٹم پر روشی ڈالتی ہے اور بہت حد تک اس کا حوالہ بھی دیا جاسکتا ہے۔ سنہ میں کینال دریا کی ڈھلوانی رخ میں رکھے جاتے تھتھا کہ پانی کی زیادہ مقدار حاصل کی جاسکے۔ ان کی چوڑائی 10 سے 100 فٹ تک اور لمبائی 4 سے 10 فٹ تک ہوتی تھی۔ ان میں سے کسی کا بھی سرادریا کے مستقل کنارے کے ساتھ نہیں لگتا تھا۔ ان میں سے کسی میں بھی اتنی گہرائی نہ تھی وہ دریا کی تباہی سے سیلا ب کے علاوہ پانی لے سکے۔ دریا میں سے وہ تب پانی لے سکتے تھے جب وہ بہت اوپر آتا تھا، نہروں کا رخ عمومی طور پر اچھا تھا۔ لیکن Meandering Pattern کی وجہ سے ان کا بہاؤ اچھا نہ تھا ان کی شکل غیر مستقل تھی اور ان کی ڈھلان بھی غیر مستقل تھی کہیں کہیں وہ ایک فٹ ایک میل کے حساب سے تھا ورنہ عام طور پر تین یا چار انجن فی میل کے حساب سے ہوتا تھا۔ دراصل ان کی مشابہت نہروں سے زیادہ پانی کی قدرتی گزرگا ہوں سے کی جا سکتی

تھی، بہت سی جگہوں پر وہ سمجھی دریائے سندھ کی سیالاب کی وجہ سے گاد سے اٹی ہوئی شاخیں تھیں جن کو صاف کر کے کھولا گیا تھا، سمجھی نہروں میں بڑی بڑی خامیاں تھیں، ان میں پانی لینے کی باقاعدہ صلاحیت نہ ہوتی تھی، تیز بہاؤ کے حالت میں کبھی بہت پانی لینے تھے اور کبھی کم کیونکہ ان کے دہانے مٹی سے ہمیشہ بند ہو جاتے تھے۔

فائیف نے آب رسانی کے نظام کو زمین کے ڈھلان کے حساب سے تین اقسام میں تقسیم کیا ہے۔

1- وہ زمین جس کو بغیر مشینری کے پانی پہنچایا جاسکے۔

2- وہ زمین جس کو مشینری کی مدد سے پانی پہنچایا جاسکے، جب نہروں میں پانی کی سپلائی کم ہو جکہ تیز بہاؤ کے وقت میں ان میں پانی زیادہ ہوتا ہے۔

3- جزو میں بہت نیچے ہے، اگر کینال کے تین حصے بھرے ہوئے ہیں تو وہ مشینری کے علاوہ بھی آباد ہو سکے۔

پہلی حالت میں آباد کاروں کو 15 مسی تک اپنے مال مویشی اور مزدور تیار حالات میں رکھنے پڑتے ہیں۔ تاکہ وہ نار کے ذریعے پانی کھینچ کر زمین کو آباد کر سکیں۔ جیسا کہ پانی کا دار و مدار سیالاب پر ہوتا ہے۔ وہ تین چار سال مسلسل کبھی بھی موقع وقت پر نہیں آتا، جیسے ہی پانی آتا ہے تو اس کے کم ہونے تک کام جاری رکھا جاتا ہے، دوسری بار پانی کی سطح بند ہونے پر پھر سے کام شروع ہوتا ہے لیکن ہوتا است رفارم سے ہے۔ کھنچی باڑی کے لیے مزدوروں اور بیلوں کی ضرورت ہوتی ہے اور زمیندار کے لیے مشکل ہوتا ہے کہ وہ مزدوروں اور بیلوں کا خرچہ برداشت کر سکے سخت زمین کی آبیاری لازم ہوتی ہے جب تک وہ ساری زمین آباد کرے تب تک کاشنکاری کا، بہتر وقت گزر چکا ہوتا ہے۔

دوسری حالت میں کچھ پانی مشینری کے ذریعے دیا جاتا ہے اور اور کچھ سیالاب کے ذریعے آباد کار، مزدوروں اور بیلوں کو زیادہ انتظار کرنا پڑتا ہے، جیسے پہلی حالت میں ہم نے دیکھا کہ ان کا کام پانی آنے پر شروع ہوتا ہے پانی اگر اتر جائے تو ان کو دشواریاں درپیش ہو جاتی ہیں۔ اگر دریا تین یا چار انجی اترتا ہے تو نہ ایک فٹ تک اتر جاتی ہے، کیونکہ اس کا دہانہ مٹی سے بھرا ہوتا ہے پانی اٹھانے کے علاوہ زمین کو دینا دشوار ہوتا ہے، نار کے ذریعے کاشت شدہ فصل کو پانی دینا مشکل ہوتا

ہے اور فصل خشک سالی کا شکار ہو جاتی ہے۔

تیسرا حالت میں جب زمین مشینری کی مدد کے علاوہ آباد کی جاتی ہے تو ایسی صورت میں وہاں آباد کار پانی کی سطح کم ہونے کے بعد زمین آباد کر سکتا ہے اسی اثناء میں زیادہ تر موسم گزر پر چاہ ہوتا ہے اگر وہ جوار یا باہر کا شکار کرتا ہے تو اس کی فضلوں کو پت روگ تباہ کر دیتا ہے۔

کہا یہ جاتا تھا کہ اس نوعیت کی آپاشی دو اقسام کے خطروں میں رہتی تھی، ایک تو پانی کی سطح وقت سے پہلے کم ہونا شروع ہو جائے، اگر تین یا چار انج چ پانی کی سطح کسی کینال سے گر جائے تو فصل کو پانی دینا ممکن نہیں ہوتا تھا اور یہ کبھی کبھی توقع سے زیادہ پانی آ جاتا اور وہی پانی نہروں میں بھی زیادہ آ جاتا تھا، جس کی وجہ سے نہروں کے کنارے ٹوٹ جاتے تھے اور زمین پانی میں ڈوب جاتی تھی جس سے یا تو ساری فصل یا اس کا کچھ حصہ تباہ ہو جاتا تھا۔

ایسے حالات میں زراعت کو بہت سے خطرات کا سامنا کرنا پڑتا تھا جو پانی کی غیر مستقل روانی کے سبب پیدا ہوتے تھے۔ اگر کوئی آباد کار ایک سال زیادہ اچھی فصل اٹھاتا تھا تو دوسرے سال پھر اس کو خشک سالی کا سامنا کرنا پڑتا تھا۔ زیادہ یا کم پانی کی صورتحال کے سبب کبھی موسم سے پہلے پانی کا آنا اور کبھی موسم کے بعد اور کسی کو بھی خبر نہیں ہوتی تھی کہ نئے موسم میں فصل کتنی مقدار میں ملے گی۔ زراعت جو کہ خوارک کے لیے ضروری ہے اور کھانا زندگی کے لیے اس کو وقت پر پانی کی ضرورت ہوتی ہے۔

تاریخی اعتبار سے زراعت کے ارتقاء میں غریب کسانوں اور خانہ بدوشوں کا اہم کردار رہا ہے لیکن یہ سب کچھ کبھی ممکن ہے جب کہ زرعی مقاصد حاصل کرنے کے لیے فضلوں کو بھی موسموں میں پانی دستیاب ہوا اگر ہم اسی نظر نظر کی روشنی میں بر صغیر، مصر اور دنیا کی دوسری زراعت پر انحصار کرنے والی اقوام کو دیکھیں تو ان کی زراعت کے لیے مصنوعی پانی کی مناسب مقدار ایکیموں کے وسیلے مہیا کی جاتی رہی ہے اس لیے اقتصادی ترقی، ثقافتی ہم آہنگی اور بہتر زندگی کے لیے فضلوں کو پانی کی لیکنی بہت اب اور فراوانی ضروری ہے۔

وادی سندھ میں دریائے سندھ بہتا ہے جس کے اتار چڑھاؤ نے تہذیبوں کو جنم دیا اور زوال پذیر کیا۔ سندھ تاریخی طور پر زرعی خطہ رہا ہے۔ لیکن جیسا کہ پہلے ذکر کیا گیا کہ یہاں کوئی بھی سمجھیدہ اور با ترتیب کوشش نہیں کیا گئی کہ دریائے سندھ کے پانی کو اس طرح استعمال کیا جائے۔

کہ وہ باشندگان سندھ کے لیے مجموعی طور سے خوشحالی اور شادابی کا پیغام لائے۔ تاریخی طور پر برصغیر میں جدید نیکنالوجی کی واقفیت اور مقبولیت کا سہرا برطانوی راج کے سر پر ہے۔ سال 1855ء میں جیسا کہ پہلے ذکر کیا گیا ہے کہ فائیف اور دوسرا آپاشی کے ماہرین نے آپاشی کے نظام کا باریک بنی سے جائزہ لیا تاکہ اس کو جدید سائنسی بنیادوں پر استوار کر کے پانی کی فراہمی کو مستقل بنیادوں پر تینی بنایا جائے اور وہ سندھ کی ترقی کا ضامن ہو سکے۔ ان کی رپورٹ پرانی رو ہڑی اور حیدر آباد کینال کے متعلق ہے۔

فائیف کی یہ رائے تھی کہ سندھ حکومت ہر سال فصلوں پر محصولات کی وجہ سے 31 لاکھ روپے خسارہ میں جاتی ہے، کیونکہ آپاشی کے نظام میں بہت سے نقصانات ہیں۔ فائیف کی سوچ کے مطابق یہ ضروری ہے کہ:

1- موجودہ نہروں کی صفائی کی جائے اور ان کو گہرا کیا جائے۔

2- نہروں کے دہانے دریا کے مستقل کنارے پر بنائے جائیں۔

3- پانی کی رفتار اتنی ہو کہ وہ مٹی کو بہالے جائے۔

4- کینال کا ڈھلوان اس طرز کا ہو جو مٹی کو بہالے جانے کے ساتھ ساتھ 30 میل تک

زمین بھی آباد کر سکے۔

اس تجویز کے خاص نکات حکومت کو قبول نہ ہوئے، فائیف کے پاس نہروں کو دامنی بنیاد پر چلانے کے لیے مزید فتحی خیالات تھے، مگر اس عرصہ کے دوران کسی بھی کینال کی تعمیر کا کام شروع نہیں کیا گیا تھا۔ شاید اس لیے کہ برطانوی حکومت نے موجودہ آپاشی نظام کو برقرار رکھا۔ 30 سالوں تک فائیف کی تجویز پر کوئی بھی سنجیدہ غور و فکر نہ کیا گیا۔

19ویں صدی کے اوخر میں سندھ کی آپاشی کو درپیش دشواریوں میں ہمیں دونقطہ ہائے نظر ملتے ہیں، کچھ لوگوں نے اس بات کی تائید کی کہ سندھ ایسا ملک ہے جہاں سیاہ ہمیشہ سے آتے رہے ہیں، پانی زیادہ مقدار میں موجود ہے۔ اس لیے وہاں ان نہروں کی تعمیر اور مرمت کی جائے، جو سیاہ کے ذریعے پانی لیتی ہیں، دوسرے مکتب فکر کے ماہرین کی رائے تھی کہ موجودہ نظام میں شروع سے بہت سی خامیاں موجود ہیں، جس کا علاج ممکن نہیں، اس لیے دامنی بہنے والے نہروں کی از سر تو تعمیر کی جائے۔ 2 ملین ہیکٹر زمین کو اس زمانے کے نظام کے تحت جو پانی ملتا تھا، جو

کبھی وقت پر آتا تھا کبھی نہیں، اس کو یقینی بنایا جائے، ان کا یہ بھی مقصد تھا کہ آپاشی کے تحت آنے والی آبادی میں کی تعداد کو بڑھایا جائے۔ لیکن ان تباویرز کو 1920ء تک کوئی بھی سمجھیدہ اہمیت نہیں دی گئی اور نہ ہی ان تباویر کا مطالعہ کیا گیا، اس سے قطعہ نظر نظام کو کچھ بہتر بنانے کے لیے اقدام لیے گئے۔ 1905ء تک سندھ میں موجود بھی نہروں کی لمبائی 7741 میل تھی اور ان سے جوز میں آبادی کے لائق تھی وہ 95,37,670 ہیکٹر تھی لیکن حقیقت میں جوز میں آباد ہوئی تھی 92.25.92909 ہیکٹر تھی۔

1880ء سے 1900ء تک سندھ میں آپاشی کے بہت سے سروے کیے گئے 1882ء میں بھی حکومت نے ایک کمیٹی کا تقرر کیا جس نے سیالاب پردار و مدار رکھنے والی نہروں کی مخالفت کی، کیونکہ ان کی تعمیر پر بہت خرچ آتا تھا۔ لیکن بھی حکومت ان کی روپورث سے مطمئن نہ ہوئی اور اس نے (Perennial System) تخت چلنے والی نہروں کی تعمیر کی حمایت کی۔ جب کہ انہیں اریکیشن کمیشن کی تجویز سے اتفاق نہیں کیا، لیکن اس کی جگہ پرانہوں نے تین رخوں والا پروجیکٹ پیش کیا۔ جس کے مطابق ایک ییران تعمیر کیا جائے جس کے دائیں اور بائیں حصوں سے نہریں نکالی جائیں۔ کمیشن پر اجیکٹ کو قابل عمل قرار دیا۔ لیکن انہوں نے کچھ دشواریوں کی نشاندہی بھی کی، جو کہ نہروں کی اہمیت کو کس قدر کم کرتی تھیں۔ روپورث میں کمیشن نے وکالت کی کہ موجودہ نہروں کی کارکردگی بڑھائی جائے اور ان کے نقصانات کم کیے جائیں۔ انہوں نے لکھا کہ دریائے سندھ پنجاب کے سب دریاؤں کے پانی پر مشتمل ہے اور فطری طور پر بارش کے موسم والی نہروں کے لیے وہ پانی غیر یقینی ہے اور اس پر جو دوسری نہریں ہیں، پانی آنے کے لحاظ سے ایک بہتر سال اور خراب سال کے بیچ میں پانی کا فرق کم نوٹ کیا گیا ہے۔ سندھ کے تین اہم نہروں میں سے سکھر اور چھلی نہروں کے درمیانے درجے کی مستقل سپلائی ہے۔ جو فی الحال ان کی ضروریات کو پورا کرتی ہے، لیکن اگر پانی کی فراہمی کو یقینی بنایا جائے تو ان کی صلاحیت کو بڑھایا جاسکے گا۔

اس کے علاوہ کمیشن کا یہ بھی نقطہ نظر تھا کہ جیسا کہ سندھ آبادی کے حوالے سے گنجان آباد علاقہ نہیں اور نہ ہی یہ خشک سالی کی لپیٹ میں آنے والے علاقہ ہے۔ اس لیے اتنی جلدی نہیں کہ یہ نہریں تعمیر کی جائیں۔ لیکن انہوں نے یہ اشارہ ضرور دیا کہ پنجاب میں تعمیر ہونے والی نئے مستقل

نہریں دریائے سندھ کو متاثر کر دیں گے، اس لیے ضروری ہے کہ جلد اقدامات اٹھائے جائیں تاکہ اس چینیخ کا سامنا کیا جاسکے۔ آخر میں پریمینڈٹ انجینئر مسٹر شر نے حکومت کو کہا کہ ان کو اجازت دی جائے کہ وہ کینال جو روہڑی شہر سے نکلے اور خیرپور سے گزر کر آگے بڑھے اس کا سروے کرے، شر نے منصوبے کے فوائد کا ذکر کر کے لکھا کہ:

”پنجاب میں مسلسل آپاشی کے نظام کا بڑھاوا ہمیں مجبور کرے گا کہ ہم دریا کو چھاپ (Wier) دیں، لیکن جو نہر ہم نے تجویز کی ہے وہ آئندہ سالوں تک کارگر رہے گی اور ضرورت پڑنے پر دوسری نہروں کو ان سے ملا یا جا سکتا ہے اور اس کے ساتھ ایک نہر ان کے دامیں کنارے پر ہو۔

1910ء میں شر نے روہڑی کینال پر اجیکٹ پیش کیا اور اس بات پر زور دیا اس کا کام جلد شروع کیا جائے (Triple Project) جس کے لیے کیشن 1901ء میں سفارش کی تھی۔ اس لیے اب شر کے روہڑی کینال کی وکالت شروع ہو گئی۔ لیکن شروع پہلا شخص تھا جس نے پنجاب کی طرف سے دریاؤں کا پانی لینے سے سندھ پر مرتب ہونے والے اثرات کی نشاندہی کی۔ جیسا کہ یہ اختلاف رائے بہت دیر سے آیا کیونکہ پنجاب اور یوپی صوبہ جات میں آپاشی کے بہت سے منصوبوں پر کام شروع ہو چکا تھا۔ پنجاب کے فائدے کا مطلب یقیناً سندھ کا نقصان تھا، سندھ کی رائے غلط نہ تھی کہ اس کو اس کے جائز حق سے محروم رکھا جا رہا ہے۔ بعینی حکومت سخت تلقید کا نشانہ بن گئی کہ وہ سندھ کے حقوق کا تحفظ نہیں کر سکتی ہو سکتا ہے کہ سندھ کی بعینی سے علیحدگی کا ایک سبب یہ بھی ہو۔

پنجاب کے مقابلے میں سندھ کی آپاشی کے منصوبوں کو بہت کم توجہ دی گئی ان باتوں کے واضح گواہیاں سر دست موجود ہیں کہ سندھ کا کینالوں کی ترقی کا کیس نہایت ہی مضبوط تھا۔ دریائے چناب پر بوری دا ب کینال کا کام 1884ء میں شروع ہو چکا تھا اور جلم میں 1902ء میں شروع ہو چکا تھا۔ جب کہ سندھ میں ماہیوار، نصرت اور حمزہ اوز کینال کا کام با ترتیب 1899ء، 1901ء اور 1904ء میں شروع ہوا۔ دیر سے شروع کرائے گئے یہ منصوبے آپاشی کو تھوڑا ہی فائدہ دے سکتے۔ نہ صرف پنجاب سندھ کو پانی سے محروم رکھا تھا، لیکن بعینی حکومت بھی اپنا متعین اور ممکن سرکاری کردار پیش کرنے سے قاصر رہی۔ بعینی پر یہ یہ نی میں ان چالیس سالوں

کے عرصہ میں پیداواری اور بچاؤ کے کاموں کے لیے آنے والی ایریا میں چار گنا اضافہ ہوا جب کہ سندھ میں اس عرصہ کے دوران صرف دو گنا اضافہ ہوا۔ شرمنے اس سلسلے میں متعلقہ ثبوت بھی پیش کیے، نیبل نمبر 11 سے پاہنچ کو واضح نمونے سے ظاہر کرے گی اور وہ دکھائے گی کہ سدا بہنے والی نہریں سندھ کی ترقی کے لیے کتنی اہم ہیں۔

آخر کار سندھ کی مدد کے لیے حکومت ہند آگے بڑھی اور اس نے بھی حکومت کو ذہن نشین کرایا کہ جائزے کی سخت گیر سر دیاں اور پنجاب کے پانی لینے سے آخر "سندھ" کا بہاؤ سیال بولے کیناں لوں کے لیے کم کر کے بلکہ ختم کر دے گا۔ سندھ اور پنجاب کی آپاشی نظام پر آنے والی لگات ناہموار اور سندھ میں آپاشی نظام کی تباہی ہے۔ حکومت ہند نے پختہ ارادہ کیا کہ سندھ میں ایک بیراج بنایا جائے۔ حکومت ہند کی تجویز اور سندھ کے لوگوں کی ناراضکی نے بھی حکومت کو مجبور کیا کہ وہ کوئی منفی قدم نہ اٹھائے۔ 1910ء میں بھی حکومت نے آخر کار ایک بیراج کی تغیر اور روہڑی کیناں کی کھدائی کے لیے رقم کا تنخیہ لگایا، جس کے مطابق بیراج کی تغیر کے لیے 215 لاکھ روپے اور کیناں لوں کی کھدائی کے لیے 438 لاکھ روپے لگائے۔

باد وجود ان تجاویز منصوبے کی تغیر کو جلد شروع نہیں کیا گیا۔ دلیل اور جوابی دلیل منصوبے پر عمل در آمد کو التاویں ڈالتے رہے، آخر کار 1912ء میں حکومت کے سیکرٹری نے ایک کمیٹی نامزد کی کروہ منصوبے کی نگرانی کرے۔ بدستی سے کمیٹی کی تجاویز کو نظر انداز کر دیا گیا۔ اس کی 1913ء کی رپورٹ نشاندہی کرتی ہے کہ ماضی میں اس الزام کا کوئی ثبوت نہیں کہ پنجاب کی طرف سے لیا جانے والا پانی سندھ پر اثر انداز نہیں ہوا ہے، مستقل میں بھی کوئی امکان نہیں کہ سندھ پانی کے حق سے محروم ہو۔ جبکہ کمیٹی نے اس امکان کو رد نہیں کیا کہ سندھ پر برے اثرات پڑیں گے۔ کمیٹی نے پراجیکٹ کو مہنگا اور غیر پیداواری ظاہر کیا۔ اس کے ساتھ یہ بات بھی حیران کن ہے کہ کمیٹی اسکیم کو تیار رکھنے کے لیے تجویز اور پنجاب کی طرف سے اٹھانے والے پانی پر نظر رکھنے کو کہا اور اس بات پر بھی زور دیا کہ بیراج کی جگہ کا بھی انتخاب کیا جائے تاکہ بوقت ضرورت فوراً اس کی تغیر شروع کی جائے۔

حالانکہ بھی حکومت نے کمیٹی مجوزہ مشوروں سے اتفاق نہیں کیا جس کا نقطہ نظر یہ تھا کہ موجودہ آپاشی نظام سندھ کے لیے مناسب نہیں ہے۔ سندھ اپنے آپاشی نظام کی اصلاح کا

بھر پور مطالبه کر رہی تھی۔ کیونکہ پنجاب اور متعدد صوبے (یوپی) پہلے ہی اس قسم کے فائدہ حاصل کر رہے تھے عام طور پر یہ کہا گیا کہ سندھ کو بارش والا ملک تسلیم کرنے کا مطلب سندھ کو نظر انداز کرنے والی پالیسی کے برابر ہے۔ بمبئی حکومت نے پہلے والے منصوبے کو آگے بڑھاتے ہوئے دریا کے دامیں طرف بھی کینال تعمیر کرنے کا فیصلہ کیا۔ اس منصوبے کی تعمیر پر آنے والے خرچے کا جو تخمینہ لگایا گیا۔ وہ 1120 لاکھ روپے تھا۔ حکومت کا خیال تھا کہ یہ منصوبہ سندھ کی آمدی اس قدر بڑھائے گا کہ سندھ دس سالوں کے اندر اندر منصوبے پر آنے والا خرچ اور اس پر پڑنے والا سودا تاریکے گا۔ بمبئی حکومت نے یہ پلان حکومت ہند کو بھیجا تاکہ اس پر آنے والے خرچے کی سرکاری منظوری لی جاسکے۔

یہ منصوبہ 1913ء میں ای ای مسٹو (Executive Engineer) کی نگرانی میں دیا گیا۔ تاکہ وہ سکھر بیراج منصوبے کا نئے سرے سے جائزہ لے سکے۔ مسٹو نے سارے منصوبے کا نہایت باریک بینی سے جائزہ لیا اور وہ اس نتیجے پر پہنچا کہ دریائے سندھ پر ایک بیراج اور سات نہریں جلد تعمیر کی جائیں۔ اس اسکیم کو اسٹیٹ سیکریٹری کو منظوری کے لیے بھیجا گیا۔ مسٹو کی ان سفارشات کو منظور ہونے میں آٹھ سال کا عرصہ لگ گیا۔ آخر کار جولائی 1923ء میں اس کی تعمیرات کے آخری احکام جاری ہوئے۔ مزید دو سالوں تک احکامات پر فرواؤ عمل درآمد نہیں ہوا اور دو سال اور بھی گزر گئے۔ تعمیر کا کام جولائی 1925ء میں شروع ہوا۔ تعمیراتی کام 1932ء میں مکمل ہوا۔ یعنی یہ منصوبہ مکمل ہونے میں پورے دس سال لگ گئے۔ کیونکہ فاعیف نے جو تجوادیز 60 سال پہلے دیں تھیں اور ایریکیشن کمیشن 30 سال پہلے یعنی 30-1901ء میں بھی پہلے والی تجوادیز کی منظوری کر چکا تھا۔

ساری اسکیم کا مختصر طور پر یہ چیز جائزہ دیا جا رہا ہے۔

(الف) دریائے سندھ پر سکھر کے مقام پر بیراج کی تعمیر۔

(ب) سات خاص نہروں والے بیراج کے دو نوں طرف سے کھدائی۔ ان میں سے نکلنے والے چھوٹے نالے شاخیں اور واٹر کورسز کی بھی کھدائی۔

سکھر بیراج سے خریف میں 46,583 کیوں سک اور ربیع میں 25.648 کیوں سک لینے کی صلاحیت۔ آپاشی کی ایریا یا 6.75 ملین ہیکٹر ہے دیکھئے نیبل نمبر 4 اور 3۔

پنجاب جو اپنی بڑھتی ہوئی ضروریات کے لیے زیادہ پانی رکھنا چاہ رہا تھا۔ دلچسپ بارت یہ ہے کہ پنجاب پانی کے مسئلے پر کبھی بھی اپنے وعدوں پر قائم نہیں رہا، اور نہ ہی اسی نے کبھی سندھ سے کیے گئے معاهدوں کی پاسداری کی۔ سکھریراج کی منظوری کے دوران پنجاب نے چاہا کہ ان کا اپنا وادی عستلاح کا منصوبہ منظور ہو۔ آخر کار حکومت ہند نے دونوں منصوبے کے (Secretary of State) کی طرف بھیجے کہ وہ کوئی مناسب فیصلہ دے۔ جب یکریٹری آف اسٹینٹ کی طرف سے سکھریراج کی منظوری کا فیصلہ دیا گیا تو پنجاب نے سمجھا کہ پہلے راؤنڈ میں سندھ نے اپنا کیس جیت لیا ہے۔ پنجاب کسی بھی قیمت پر اپنادعویٰ کھونا نہیں چاہتا تھا۔ اس لیے انہوں نے احتجاج کرنا شروع کیا کہ سندھ دریائے سندھ اور ان کو فیڈ (Feed) کرنے والی دیسرے دریاؤں سے زیادہ پانی نہیں لے سکے۔ بمبئی حکومت نے پنجاب کے اس نقطہ نظر پر زبردست اعتراض کیے، انہوں نے آپاشی کے انکشہر جزل تھامس ورڈ کے بیان پر زور دیا جس نے کہا تھا کہ مستقبل میں پنجاب کی ساری ایریگیشن اسکیوں کی باریک بینی سے چکاس کی جائے کہ ان کا اثر سکھریراج پر نہ پڑ سکے۔ بمبئی حکومت نے شکایت کی جب تسلیخ ویلی پراجیکٹ پر غور کیا جا رہا تھا تو پنجاب نے ہم سے کوئی بھی مشورہ نہ کیا اور خدمت ناظر ہر کیا کہ اس منصوبے کے سکھریراج پر بہت ہی خراب اثرات پڑیں گے۔ حقیقت میں پنجاب حکومت کے پاس تین منصوبے عمل درآمد کے لیے تیار تھے۔ ان میں بکرا، تموا ور تھل یہ منصوبے یقیناً وہ سکھریراج پر اثر انداز ہونے تھے۔

حقیقت میں پنجاب حکومت 1923ء سے سندھ پر تین محاڈوں سے جملہ کر رہی تھی، بکر، تریمو ور تھل اس وقت فائدے مند نظر آ رہے تھے۔ جب کہ سندھ دفاعی پوزیشن میں تھا۔ جب تک سکھ بیراج کمکل ہو سندھ کوئی بھی تجویز پیش نہ کر سکی۔ پنجاب مختلف شکلوں میں اپنا تھل کینال کا منصوبہ پیش کرتا رہا اور انہوں نے مرکزی حکومت سے اسی طرح معاهدہ بھی کیا۔ لیکن سیکھی ایسٹ نے ان کا کیس روک دیا۔ تھل کے علاوہ پنجاب بہت سے دوسرے منصوبے بھی پیش کرتا رہا کہ سکھ بیراج کی تعمیر کوائی حاکمی اور سندھ خوشحالی نہ ہو سکے۔

افسر شاہی کی رکاوٹوں اور پنجاب کی زیادہ پانی لینے کی ہوس کے علاوہ دوسرے بھی اسباب تھے جو سکھریہ ان کی تعمیر میں اتنا کا سبب بن رہے تھے۔ سندھ کے وڈیے اور مقامی آباد کار بھی

اس عمل میں دخل اندازی کر رہے تھے کیونکہ اب تک وہ اپنی مرضی کے مطابق پانی لے رہے تھے اور ان کو خوف تھا کہ منصوبہ شروع ہوا تو وہ اپنی مرضی کے مطابق پانی نہ لے سکیں گے۔ باژروڈیروں نے اپنا دفاعی کرنے کے خیال سے کوششیں کیں اور بمبی لیجسلیٹو اسٹبلی میں اپنے بہت سے ساتھیوں سے مدد حاصل کر لی۔ اسٹبلی ممبران نے باوجود اس کے کہ یہ منصوبہ خدا کی رحمت ثابت ہو گا۔ بمبی سرکار پر تقدیم شروع کی کہ بمبی حکومت نے مہنگی ذمہ داری میں ہاتھ ڈالا ہے اور سندھ حکومت قرضے کے تعلیمات جائے گی۔ اور قرضہ اتنا نے کے لیے عوام پر نئے نیکیں نافذ کیے جائیں گے۔ تقدیم کرنے والوں کا خیال تھا کہ سندھ وہ قرضہ 1986ء تک مشکل سے ادا کر سکے گا۔ اس کے علاوہ فنی بنیادوں پر بھی اعتراضات اٹھائے گئے۔ لیکن یہ دلچسپ بات ہے کہ بیراج کے مخالفوں کے اٹھائے گئے سارے اعتراضات جھوٹ کے پلندے ثابت ہوئے اور حکومت سندھ نے سارا قرضہ بمعنی سودوں سالوں کے اندر ادا کر دیا۔

سکھ بیراج کے بننے سے سندھ کی زراعت میں ایک نیا انقلاب آگیا۔ حتیٰ کہ بیراج صوبہ کے سبھی علاقے جات کا احاطہ نہیں کر رہا تھا۔ سندھ کے کچھ شمال اور جنوبی کے حصوں تک اس بیراج سے پانی پہنچ نہ پا رہا تھا، لیکن پھر بھی وہ سندھ کے لیے ایک نعمت ثابت ہوا۔ بیراج کے دائرہ میں آنے والی ٹوٹل زمین 7.5 ملین ہیکٹر تھی۔ آپاشی والی زمین 6.25 ملین ہیکٹر تھی۔ جب کہ 1940ء تک اصل آبادی میں 3.8 ملین ہیکٹر تھی۔ اس کے بعد جنوبی زمین آبادی کے نیچے آئی وہ 1.95 ملین ہیکٹر ہے۔

بیراج دریا پر بہت بڑا ریکیو لیٹر ہے جو 66 spans پر مشتمل ہر ایک span کی لمبائی 60 فٹ ہے۔ جس سے پانی کی گزرگا ہوں کو بڑے فوادی دروازوں کے ذریعے کھولا اور بند کیا جاتا ہے۔ ہر ایک دروازے کا وزن 50 ٹن ہے، ان کو بھلی کے ذریعے چلایا جاتا ہے۔ لیکن اگر بھلی بند ہو جائے تو باتھ سے بھی چلایا جا سکتا ہے۔ ریکیو لیٹر پر دو برج بھی بنائے گئے ہیں ان میں سے بڑی برج کا نام (Gate Bridge) ہے، جو ثریف کے لیے استعمال ہوتا ہے۔ وہ میں روڈ کو با میں سے دائیں کنارے سے ملاتا ہے۔ بیراج کی لمبائی ایک میل ہے۔ واٹر کورسوں کی ساری لمبائی 47800 میل ہے۔ سارے نالوں کی کل لمبائی 6473 ہے۔

بیراج کی تعمیر سے کچھ سال پہلے ان کی تعمیر ہونے والی جگہ کے بارے میں انجینئروں میں

اختلاف ہو گئے۔ کچھ کا خیال تھا کہ ان کو سکھر (Garge) کے اوپر تعمیر کیا جائے، دوسروں نے کہا کہ ان کو (Garge) کے نیچے تعمیر کیا جائے۔ آخراً اس کو گارج کے نیچے بنایا گیا۔ بیراج کو ریت پر تعمیر کیا گیا، ریتی اس کی پاسیداری میں کوئی بھی رکاوٹ نہیں بنی۔

بیراج کی تعمیر میں مشینزی اور انسانی محنت شامل ہے خاص قسم کے مکینکل طریقے نالوں کی کھدائی کے لیے استعمال کیے گئے۔ کیونکہ 135,000 مزدوروں کا انتظام اس وقت مشکل تھا۔ اور مشین کا کام مسلسل چلتا رہتا ہے۔ جب کہ فصل کٹائی اور کاشت کے وقت مزدوروں کے کام میں رکاوٹیں آ سکتی تھیں۔ اس کام کے لیے 46 مشینوں کے بیڑے کا انتظام کیا گیا جس پر ایک کروڑ روپے لگت آئی۔

مشینوں کی کھدائی اور مشین کو حفظ کرنے کی مکمل صلاحیت 74 ٹن ایک منٹ تھی۔ مشینوں کے علاوہ 32000 (آدمی سارا سال کام کرتے رہے، اس کے علاوہ 3800<sup>3</sup>، 2100<sup>2</sup> اور 1100<sup>1</sup> آدمیوں کو بڑی درمیانی اور چھوٹی مشینوں پر ملازم رکھا گیا۔ سکھر بیراج پر مکمل لگت 20 کروڑ روپے آئی۔ یہ ساری رقم حکومت ہند قرضہ کی صورت میں مہیا کی۔ حقیقت میں حکومت ہند کی حیثیت بینکروvalی تھی۔ اور اس ساری رقم پہنچانے کا انتظام بھینٹی حکومت نے کیا۔ تعمیر کے بعد یہ خرچہ لگان کی صورت میں ملنے والے روپیوں سے حاصل کیا گیا۔ اس کے علاوہ سرکاری زمین جو بیراج کے سب آبادی لائق ہوئی تھی ان کی پکری بھی آمدی کا بڑا ذریعہ بنی۔ غریب آباد کاروں کو بھی معمولی رقم پر زمین دی گئی۔ پنجاب سے بھی ایک بڑی آبادی جو زمین حاصل کرنے کی خواہشمند تھی سندھ میں ہجرت کر کے آئی۔ یہی وجہ تھی کہ سندھ حکومت نے وہ سالوں کے اندر سارا قرضہ بمع سودا دا کر دیا۔

کینال ایریگیشن کی اقتصادی اہمیت یہ ہے کہ ان کے ذریعے زراعت کی جلد ترقی ہوتی ہے۔

سندھ کے گاؤں کی آبادی 500 یا اس سے بھی کم افراد پر مشتمل تھی اور یہ ضروری نہیں تھا کہ ساری آبادی زراعت سے وابستہ ہو۔ سندھ کی ساری اراضی 29,919,289 ہیکٹر تھی جس میں سے آدمی یعنی 14,958,235 ہیکٹروں پر جگلات، پھاڑ اور ریگستان تھے۔ باقی زمین کے لیے مناسب اور مطلوبہ پانی کا انتظام نہ تھا۔ 14961054 ہیکٹروں میں فقط 8350363 ہیکٹروں کو

فواہد کے لائق سمجھا گیا۔ لیکن 5-1904ء میں فقط 3357266 ہیکٹر یا 23% زمین کاشت کی گئی تھی۔ جس میں 2802962 ہیکٹروں کو نالوں کے ذریعے پانی مہیا کیا گیا تھا اور 353457 ہیکٹر دریا کے ذریعے آباد کیے گئے تھے۔ زمین کے کافی نکلوے موسمیاتی بارش پر آباد ہوتے تھے یا تو وہ پہاڑی چشموں پر آباد ہوتے تھے۔ مثال کے طور پر کراچی اور لاڑکانہ ضلعوں کی 6891 اور 10332 ہیکٹر زمین کا داروں مدار بارش اور پہاڑی نالوں پر تھا۔ تھر پار کر کی 253352 ہیکٹر زمین کا ذریعہ فقط بارش کا پانی ہی تھا۔ لیکن سندھ کے دوسرے علاقوں میں نار اور چرخیوں پر فصلوں کو آباد کیا جاتا تھا۔ پانی کی غیر یقینی موجودگی کے نتیجے میں سندھ کی زراعت پر خراب اثرات پڑے اور موسم کے مزاج میں تنوع کے سبب غیر متوازن اور متزلزل رہتی تھی۔ نیچے دیے گئے اعداد و شماروں سے بھی یہ بات واضح ہوتی ہے۔

|                     | 01-1900 | 5-1904  |
|---------------------|---------|---------|
| Acreage occupied    | 8001941 | 8350363 |
| Acreage under crops | 3729436 | 3357266 |

پانی کی اسی ناہموار فراہمی نے نہ صرف فصلوں کو متاثر کیا بلکہ اس سے آباد کاروں کی قسم بھی ابتر حالت میں رہتی تھی۔ انسانی غفلت اور سستی باشدگان سندھ کو قدرت کے عظیم عطیہ یعنی دریائے سندھ کی نعمتوں سے محروم رکھتی آ رہی تھی، جس کو درست نہونے سے استعمال کر کے ان کی تقدیر سنواری جاسکتی تھی۔ سکھر بیراج سے پہلے سندھ کی اہم فعل فقط چاول تھی، جس کے لیے ایک ملین ہیکٹر زمین وقف کی گئی تھی، لیکن وہ فقط زیادہ پانی یا سیلا ب کے وقت بوئے جاتے تھے۔ خاص طور دریا کے دائیں کنارے والے حصوں میں دوسرے نمبر پر جو ارباب جرہ اور گندم کاشت کی جاتی تھی۔ اس کے بعد چند مسٹر اور سرسوں کا ساگ بوبیا جاتا تھا۔ اس کے علاوہ کپاس کے بہت ہی کامیاب تجربے ہوئے تھے۔ لیکن وہ ساری امیدیں پانی کی غیر ہموار سپلائی کے سبب متاثر ہوئی تھیں۔ ایک تو فعل کا معیار کم ہوتا تھا اور اس کی پیداوار موسمی تبدیلی کا شکار ہوتی تھی فقط پانی کی دائمی فراہمی نے کچھ نکالیف کو ختم کیا۔

بہت ساری زمین کو آباد کرنے کی امید کو بیراج نے پورا کیا بیراج نے سندھ کو زرعی ترقی

کے لحاظ سے ایک نئے دور میں داخل کر دیا، اور گندم کی کاشتکاری سے بھی خاطر خواہ نتائج ملے۔ اس سے کاشت آدھا میلین سے 2 میلین ہیکٹروں تک بڑھ گئی، اس فصل کو بہتر کرنے کے لیے نئے ادارے قائم کیے گئے۔ زیادہ پیداوار دینے والی اجنبی متعارف کرائی گئی۔ 1940ء تک اس فصل میں بہت زیادہ ترقی آگئی گندم کی فصل کے تجربات سے یہ بات ثابت ہو گئی کہ اگر فصل کو بونے سے پہلے زین میں میں رتچ (پانی) دیا جائے اور اس کے بعد زین کو ہل دیا جائے تو پیداوار پر کوئی بھی اثر نہیں پڑے گا۔ دیسی اور باہر سے لائی گئی گندم کے نمونوں (Sample) کو انگلینڈ، ہالینڈ، اسکاتھ لینڈ اور امریکہ بھیجا جائے جیسے اس کو پیس کر اس پر تجربے کیے جائیں تاکہ حوصلہ افزائی تجربہ ہر ہو سکیں۔ اس کے بعد بیرا جی علاقہ جات میں ایسی کوششوں کے سبب پیداوار بڑے پیمانے پر شروع ہوئی۔ اس کے لیے ٹیبل نمبر 6 دیکھی جاسکتی ہے۔

گندم کے ساتھ پھٹی (کپاس) کی پیداوار کو بھی بیرا ج وائل علاقوں میں بڑھایا گیا۔ ایک سکیشن مقرر کی گئی کہ وہ کپاس کے فصل کے مسئللوں پر غور بچار کرے۔ 1930ء تک کپاس فقط 3000000 ہیکٹر پر اگائی جاتی تھی، جس کی سالانہ پیداوار 100000 (Bales) تھی۔ دائیں آپاشی کے سبب کپاس کی پیداوار 750000 ہیکٹر تک بڑھ گئی، اور یہ امید بھی کی گئی کہ یہ اور بڑھے گی۔ بیرا ج کھلنے کے بعد کپاس کی تین اجنبی متعارف کرائی گئیں:

(i) Sindhi Desi (ii) Punjab American Cotton

(iii) Imported Egyptian Cotton

بہت ساری تحقیقات کے بعد زیادہ پیداوار دینے والا دیسی نیچ تیار کیا گیا۔ بہتر بنائی گئی جنس x-w.27 مارکیٹ میں لائی گئی۔ جو جلد تیار ہوتی تھی اور وہ 16.20 عام رواجی دیسی جنسوں سے زیادہ پیداوار بھی دیتی تھی، جس کو بعد اسے معیاری دیسی جنس کا نام دیا گیا، اس کو کپاس اگانے والے علاقوں میں تیزی سے پھیلایا گیا، پنجاب امریکن کپاس اتنی اچھی نہ تھی، جتنا سندھی دیسی اور امریکہ اور مصر سے برآمد کیے گئے نیچ سندھ کی آب وہا میں بہتر کارکردگی دکھائی۔ اسی لیے ان کو ابھی تک بویا جاتا ہے۔ سندھی دیسی اور یہ نیچ بہتر معیار کے ہیں، ان کی کپاس اعلیٰ معیار کی ہے، اس کپاس کو ہندوستانی میں استعمال کرتی تھیں، حکومت کپاس والی ایریا کو بڑھانے کے لیے تحقیق کے کام کی حوصلہ افزائی کی۔ 1939ء میں انذین سینٹرل کمیٹی 296540 روپے تحقیق کے کام کے

لیے مختلف کیے۔ وہ کام یوراج زون کے 18 مختلف گھبلوں پر شروع ہوا۔ اس ساری کوشش کے نتیجے میں کپاس کی فصل کو بڑھانے کے اچھے نتیجے برآمد ہوئے۔ نیچے دیئے گئے نیبل میں ان اعداد و شمار میں متعلقہ معلومات مل سکتی ہے۔ (پیداوار سنوں میں اور ایریا میکٹروں میں ہے)۔

| سال  | پیداوار | ایریا | YIA |
|------|---------|-------|-----|
| 1931 | 758     | 4321  | 67  |
| 1932 | 896     | 4223  | 83  |
| 1933 | 875     | 4225  | 83  |
| 1934 | 825     | 4280  | 77  |
| 1935 | 1120    | 4931  | 91  |
| 1936 | 1151    | 4632  | 99  |
| 1937 | 1088    | 4833  | 90  |
| 1938 | 1018    | 4555  | 89  |
| 1939 | 988     | 4576  | 86  |
| 1940 | 1280    | 4816  | 106 |

اس کے علاوہ لاڑکانہ کے سرکاری فارم پر چاول پر تحقیق شروع کی گئی۔ چاول کی تین نئی اقسام بھی متعارف کرائی گئیں، جو نہایت کامیاب ثابت ہوئیں، جو لوکل اجتناس سے زیادہ اعلیٰ قسم کی تھیں۔ جن کو سندھ کے اوپر والے حصے میں بویا گیا چاول کے لیے سندھ کا اوپر والا حصہ منتخب کیا گیا کیونکہ نیچے والی سندھ یعنی ”لاڑ“ میں اس پر محکم اور قوتی کی بیماری کا خطرہ تھا۔ یہ تو نہیں کہا جا سکتا کہ نیچے والی سندھ میں چاول بویا ہی نہیں جاتا لیکن حقیقت میں چاول ایسے علاقہ جات میں زیادہ بویا گیا، جہاں بیماری کا اثر کم تھا۔ حیدر آباد اور اس کے گرد و نواح میں بھی چاول کی نئی اقسام متعارف کرائی گئیں۔ دریں اشناہ بیماری پر تحقیق کے لیے لاڑکانہ میں بھی سینٹر کھولے گئے۔ چاول کی بوائی وہ نتائج تو نہ دے سکی جو سوچنے گئے تھے لیکن بھی نے اچھا ہدف سر کر لیا۔ لیکن پھر بھی اس کی ترقی مایوس کرنے تھی۔ نیچے والی نیبل سے اندازہ لگایا جا سکتا ہے۔

(پیداوار سنوں میں سمجھی جائے اور ایریا ایک ہزار ہیکٹروں میں)

| سال  | پیداوار | ہیکٹر | Y/A  |
|------|---------|-------|------|
| 1931 | 1427    | 3159  | 1012 |
| 1932 | 1355    | 3136  | 968  |
| 1933 | 1363    | 3140  | 999  |
| 1934 | 1331    | 3177  | 938  |
| 1935 | 1228    | 3097  | 888  |
| 1936 | 1155    | 3012  | 859  |
| 1937 | 1367    | 3268  | 937  |
| 1938 | 1286    | 3271  | 881  |
| 1939 | 1111    | 3190  | 780  |
| 1940 | 1229    | 3390  | 812  |

جو اور باجرہ کی کاشت بھی دوسری فصلوں سے مستقل پانی کی فراہمی کے سبب شروع ہو گئی تھی۔ دس سالوں کے عرصہ میں فصلوں کی نئی اقسام نے پرانے بیجوں کے مقابلے میں فی ہیکٹر پر 30-15 فیصد تک زیادہ پیداوار دینا شروع کی۔ زیادہ پیداوار دینے والے بیجوں کو ان علاقوں میں پھیلایا گیا جہاں اس فصل کی پیداوار ہوتی تھی۔

ان فصلوں کے علاوہ اور بھی فصلیں مثلاً تیل والے بیج، دالیں، سویا بن، پیاز اور مختلف اقسام کی باغوں میں بوائی بڑے پیمانے پر شروع ہو گئی۔ ان فصلوں میں سویا بن کی بوائی زیادہ تعداد میں شروع کی گئی۔ کیونکہ میں الاقوامی مارکیٹ میں اس فصل کی ضرورت بہت زیادہ تھی۔ سندھ زراعت میں خود کفالت کی طرف بڑھ ری تھی۔ اس مختصر زرعی ترقی کا مستقبل نہایت شاندار تھا۔ حکومت نے زراعت کو ابھارنے کے لیے 1939ء میں ایک علیحدہ زرعی کھاتا بنایا۔

چیخیدہ اور نہایت ترقی یافتہ کینال سسٹم بننے کے سبب حکومت نے مستعد آپاٹشی ادارے کے لیے سوچنا شروع کیا، انگریزوں سے پہلے سندھ میں کینالوں کا سمجھ انتظام نہ تھا۔ میر جو حکمران

تھے اور زیادہ تر زمین ان کی ملکیت تھی۔ کینالوں کی جزوی ذمہ داری ان کے پر درج تھی، جو کسی بھی حالت میں اطمینان بخش نہ تھی، پانی کی عدم فراہمی اور کمی ہی، اہم مسائل تھے، وہ اس لیے نالوں کی صفائی اور کھدائی کرتے تھے یا تو ان مزدوروں کو سرکاری گوداموں سے روٹی کھلاتے تھے، جب کہ صفائی اس طریقے سے ہوتی تھی لیکن پھر بھی آباد کاروں کو آبیانہ کے کچھ محصول دینے پڑتے تھے اگر بیزوں کے آنے کے بعد ان کے لیے یہ ضروری تھا کہ وہ کوئی ایسا نظام قائم کریں جو کسانوں کے لیے مفید ہو جیسا کہ کینال انتظامیہ کا دور نیپر سے شروع ہو گیا تھا۔ حقیقت میں اگر بیزوں نے پولیشیکل ایجنس (Political Agent) اور والی سندھ میں مقرر کر دیئے تھے جو اس بات کو یقین بناتے تھے کہ اگر یہ فوجوں کو افغانستان پر چڑھاتی کے لیے آمد و رفت میں کوئی دشواری نہ آئے۔ یہ نیپر ہی تھا جس نے 1844ء میں کوشش کی کہ کینال انتظامیہ کو منظم کیا جائے۔ نیپر انتظامیہ کا مرکزی عملدار پرینڈنٹ انجینئر اگر یہ افسر بوتا تھا۔ جس کے حوالے ایک ضلع بوتا تھا۔ جس کے ماتحت چھوٹے بڑے 300 کینال یا وائز کورس ہوتے تھے۔ جن کا سارا انتظام اس کے ذمہ ہوتا تھا۔ انجینئر کی یہ ذمہ داری تھی کہ وہ یہ سارا انتظام اپنے ہاتھ میں لے اور بہتر بنائیج بھی پیش کرے جو کہ ایک بہت بھاری چیخٹ تھا، جس نے انجینئر کا مفتریہ نام مکن بنایا تھا، نیپر کے کینال سسٹم کو اس لیے جلدی راج سسٹم میں تبدیل کیا گیا۔ اپنی مختصر زندگی میں یہ ادارہ صرف کچھ مختصر خدمات ہی عمل میں لا سکا جواہم ثابت ہوئیں بالخصوص سندھ کی زمین کی جغرافیائی اہمیت کو اجاگر کرنے میں مفید اور کارآمد ہوئیں۔ اس ادارے کو اسی سال میں بند کیا گیا۔ جس سال وہ بنا تھا۔ یعنی 1844ء میں۔ اب کینالوں کا کنٹرول کلیکٹر ووں کے ہاتھ میں دیا گیا۔ جن کی مدد کے لیے اضافی ڈپٹی کلیکٹر رکھے گئے جو کلیکٹر کے نیچے ہوتے تھے۔ 1854ء میں ایک نئی اسکیم پیش کی گئی، جس پر عمل درآمد کیا گیا۔ اس اسکیم کے خاص نکات یہ تھے کہ ایک توہہ کم خرچ والی تھی اور دوسرا یہ کہ ان کے فنی حصے اور عملدرآمد کے حصے الگ الگ تھے، کینال سسٹم اس ادارے کے انتظام کے نیچے لایا گیا۔ جب تک 1878ء میں ایکٹ کے سیکشن 6 کے مطابق پبلک ورکس ڈپارٹمنٹ بنایا گیا۔ وہ نئی طرز پر بننے والا ادارہ تھا، جس کی ساری انتظامیہ آج تک پبلک ورکس ڈپارٹمنٹ کے نیچے کام کر رہی ہے۔



## الکرزنڈر ہملٹن کے مشاہدات سنده

الکرزنڈر ہملٹن / ڈاکٹر مبارک علی

الکرزنڈر ہملٹن 1699ء میں سنده آیا تھا، اپنے مشاہدات اور تاثرات اس نے اپنی کتاب (A New Account of the East) میں لکھے ہیں یہ مضمون اس کتاب کے گیارہویں باب کا ترجمہ ہے۔

سنده امپائر کے انتہائی مغرب میں ساحل سمندر پر واقع صوبہ ہے لاہری بندراں کی بندراگاہ ہے۔ یہ بندراگاہ اس قابل ہے کہ یہاں 200 ٹن تک کے جہاز آ سکتے ہیں۔ اس سے متعلق ایک گاؤں ہے کہ جس میں 100 مکانات ہیں، جو کگارے منی کے بنے ہوئے ہیں۔ لیکن یہاں پر ایک پتوہوں سے بنا ہوا قلعہ بھی ہے، جس پر چار یا پانچ توپیں ہیں تاکہ اس تجارتی سامان کی بلوچی اور سکرانی ڈاکوؤں سے حفاظت کی جاسکے جو کہ اس کے قریب ہی آباد ہیں۔ سرحدی علاقوں میں رہنے کی وجہ سے ان کو چوری چکاری کی عادت ہے۔ یہ ہر اس شخص کو لوٹ لیتے ہیں کہ جوان کے قابو میں آ جاتا ہے۔ بلوچی ایران سے بغاوت کر کے یہاں آئے ہیں، جب کہ سکرانی مغلوں کی رعایا ہیں۔ جب فوج ان کی سرکشی کو دبانے کے لیے آتی ہے تو اس وجہ سے نجگ جاتے ہیں کہ ان کا علاقہ جہاں یہ رہتے ہیں وہ دلدلی ہے۔ یہ اپنے حکمران کے احکامات یا قوانین کی زیادہ پروادہ نہیں کرتے ہیں۔ اس لیے ان کا پیشہ ہے کہ یہ ان قافلوں کو لوٹتے ہیں کہ جو ٹھٹھے اور لاہری بندرا کے درمیان آتے جاتے ہیں۔ اگرچہ ان قافلوں کی حفاظت کے لیے 200 گھڑ سواروں کا دستہ ہوتا ہے جو کہ ٹھٹھے کا نواب یا گورنر ان کے ساتھ بھیجا جاتا ہے۔ لیکن اکثر قافلوں کے یہ حفاظتی دستے ان

لیوروں کے ہاتھوں قافلوں کو لٹنے دیتے ہیں، وہ یہ بہانہ کرتے ہیں کہ وہ ان کی تعداد کے آگے بے بس ہیں، لیکن بعد میں انہیں لیوروں سے لوٹ کے مال سے حصل جاتا ہے۔

ٹھنڈھے اس صوبہ کا تجارتی مرکز ہے، اور اس لحاظ سے بڑا دولت مند شہر ہے۔ لمبائی میں یہ تین میل کے اندر پھیلا ہوا ہے۔ چوڑائی اس کی ڈیڑھ میل کی ہو گئی۔ لاہری بندر سے یہ 40 میل کے فاصلہ پر ہے۔ اس کے مغرب میں ایک بڑا قلعہ ہے۔ اس میں 500 آدمیوں اور گھوڑوں کی رہائش کی سہولت ہے۔ یہاں لوگوں کے رہنے کے لیے یہ کس اور گھوڑوں کے اصطبل ہیں۔ نواب کے لیے ایک بڑا محل ہے۔ وہ تمام تجارتی سامان جو ٹھنڈھے سے لاہری بندرا آتا جاتا ہے اس کے لیے اونٹوں، بیلوں اور گھوڑوں کی گاڑیاں استعمال ہوتی ہیں۔ یہ تمام علاقے میدانی ہے اور جگہ جگہ جھاڑیاں اگی ہوئی ہیں۔ یہ جھاڑیاں لیوروں کو پہچانے کا کام دیتی ہیں کہ جہاں سے نکل کر اپاٹک وہ قافلے پر حملہ کرتے ہیں۔ اس وقت جب کہ حفاظتی دستہ کی ایک جگہ لڑائی میں مصروف ہوتا ہے۔ لیوروں گاڑیوں کو معداں کے سامان کے ہنکار کر لے جاتے ہیں۔ 1699ء میں چار یا پانچ ہزار بدمعاشوں کے جھٹتے نے ایک مال و دولت سے بھرے ہوئے قافلے کو لوٹا تھا۔ اس کا حفاظتی دستہ جو کہ 250 گھر سواروں پر تھا، وہ تمام کا تمام قتل ہوا۔ 500 تاجر اور سامان اٹھانے والے جو اس قافلہ کے ساتھ تھے، جب وہ لئے پے ٹھنڈھے آئے تو انہوں نے لوگوں کو بے انتہا خوف زدہ کر دیا۔

یہ میری خوش قسمتی تھی کہ میں اس واقعہ کے چار مہینے بعد لاہری بندرا آیا میں جس کا رگو کے ساتھ آیا اس کی مالیت 11000 تھی۔ مجھے یہاں ٹھنڈھے کا کوئی ایسا تاجر نہیں ملا کہ جو میرے سامان کی ٹھنڈھے پہچانے سے پہلے قیمت لگاتا۔ لیکن وہ اس لیے تیار ہو گئے کہ میرے پاس جو مصالح جات ہیں۔ ان کی بولی لگادیں۔ لہذا میرے لیے اس کے علاوہ اور کوئی دوسری صورت نہیں تھی کہ میں خشکی کے راستے ٹھنڈھے کے لیے ایک قافلے میں سفر کروں کہ جس میں 1500 مویشی اور جانور تھے اور ان سے بھی زیادہ مرد و عورتیں تھیں۔ حفاظت کے لیے 200 سواروں کا دستہ تھا۔ یہ کوئی جنوری کا نصف تھا کہ ہم سفر پر روانہ ہو گئے۔ ابھی ہم کوئی 16 میل گئے ہوں گے کہ ہمارے مخبروں نے آ کر خبر دی کہ ایک بڑی تعداد میں بلوچی اور مکرانی لیوروں کے ہمارے انتظار میں ہیں۔ میرے پاس تیرہ بندوں تھے جو کہ اگلی صفحہ میں میرے مویشیوں کے ساتھ تھے، ہم سب چھوٹے گھوڑوں پر سوار تھے۔ یہ خبر سن کر ہم سواری سے اترے اور جانوروں کو اپنے سامنے اور دامیں باسیں رکھا تاکہ

وہ ہمارے لیے حفاظتی دیوار کا کام دیں اور اس طرح ہم لیروں کی تلواروں اور نشانوں سے محفوظ رہیں، لیکن ہم نے اتنی کھلی جگہ رکھی کہ جہاں رہتے ہوئے لیروں پر فائز کر سکیں۔ ابھی ہم زیادہ دور نہیں گئے تھے کہ لیروں نے ایک شخص کو ہماری جانب خبر لینے بھیجا جو کہ گھوڑے پر سوار نگی تواریخہ اتا ہوا آیا اور قریب آ کر اس نے ہمیں دھمکی دی کہ اگر ہم نے ہتھیار نہیں ڈالے اور سامان ان کے حوالے نہیں کیا تو ہماری حفاظت کی کوئی صفائحہ نہیں دی جائے گی۔

میرے پاس دو جہاز راں تھے جن کو میں نے جہاز میں ایک پرندے کا ایک ہی شاث میں شکار کرتے ہوئے دیکھا تھا جو کہ جہاز کے اوپر اڑ رہا تھا اس سے مجھے اندازہ تھا کہ ان کا نشانہ خطا نہیں ہوتا ہے ان میں سے میں نے ایک سے کہا کہ اس مخبر کو شوٹ کر دے اس نے اس پر فوراً عمل کیا اور گولی اس کے سر میں سے ہو کر گز رگئی۔ ایک اور جو اس کے پیچھے آ رہا تھا اور دھمکیاں دے رہا تھا اس کو بھی اس قسم کی موت کا سامنا کرنا پڑا۔ اس کے بعد آنے والے کے بارے میں میں نے ہدایت دی کہ اس کے گھوڑے کے سر میں گولی ماری جائے تاکہ ہم اس کے سوار کو قابو میں لا سکیں اور اس کے ذریعہ دشمنوں کی قوت کا اندازہ لگا سکیں۔ گھوڑا جیسے ہی سامنے آیا سے شوٹ کر دیا گیا، اس کے بعد ہمارے کچھ سواروں نے لیٹرے کو میرے پاس لانے کے بجائے گرا کر ٹکڑے ٹکڑے کر دیا۔ اب ہمارا حفاظتی گھر سواروں کا دستہ عقب میں تھا، لیکن جب انہوں نے یہ دیکھا کہ قافلہ کے سامنے والے حصہ میں کیا ہو رہا ہے تو انہوں نے ہمت کی اور جھاڑیوں میں گھس کر ان لیروں کو ماڑ بھگایا جو کہ ہمارے دامیں با میں جملے کی تیاری میں تھے۔ اس پورے آپریشن سے یہ لیٹرے اس قدر خوفزدہ ہوئے کہ وہ بھاگ کھڑے ہوئے ہمارے گھر سواروں نے ان بھاگتے ہوئے لیروں میں سے کچھ کو موت کے گھاث اتار دیا۔ جب حفاظتی دستہ تعاقب کے بعد واپس آیا تو ہم نے اپنے سفر کا دوبارہ سے آغاز کیا۔ تقریباً 4 میل سفر کرنے کے بعد ہم ایک کچھ قلعے پہنچے یہاں لاہری بندر اور نمکنی کے درمیان واقع ہے، یہاں ان قافلوں کے ٹھہر نے کے انتظامات ہیں کہ جو آگے کی جانب سفر کرنا چاہتے ہیں۔ رہائش کی نگی کی وجہ سے یہاں انسان اور مویشی ساتھ رہتے ہیں، اس لیے اس کے لیے اصطلاح ”گوبروا الگھر“ بڑی مناسب ہے۔ یہاں پر یہ چھوٹے چھوٹے گھر برابر بنے ہوئے ہیں۔ جہاں مسافروں کو فروخت کے لیے پرندے، بکریاں اور بھیڑیں پالی جاتی ہیں، اس مقصد کے لیے جو مکانات تعمیر کیے گئے ہیں وہ لاہری بندر اور نمکنی کے درمیان راستے میں دیکھے جا

سکتے ہیں۔

میرے ٹھٹھے پہنچنے سے اور راستے میں جو لیہر دل سے لاٹائی ہوئی اس سے پہلے ہی میری سیگانی بھری قراقوں پر فتح جو کہ میں نے مالا بار اور لاہری بندر کے درمیان سمندری سفر کے دوران کی تھی وہاں لوگوں میں مشہور ہو چکی تھی۔ لہذا شہر میں میرا بڑا پر تپاک استقبال ہوا۔ شہر کے شرفاں میری ملاقات کے آئے تو اپنے ہمراہ مٹھائی اور چھلوں کے تھنے لائے۔ کیونکہ ہمارا قافلہ راستے کے خطروں سے گزرتا ہوا حفاظت کے ساتھ پہنچ گیا۔ انہوں نے اس سلسلہ میں قافلے کی شجاعت و بہادری کی بھی تعریف کی۔

یہاں پر ہم پندرہ کروں پر مشتمل ایک آرام دہ مکان میں رہائش پذیر ہوئے۔ اس میں اشیاء کے رکھنے کے لیے عمدہ گودام بھی تھے۔ دوسرے دن نواب کی جانب سے تھنے میں ایک بنیل پانچ بھیڑیں بہت سی بکریاں، میں پرندے اور پچاس کبوتر آئے۔ اس کے ساتھ بڑی تعداد میں مٹھائی اور چھل تھے۔ اس وقت وہ شہر لے سے 6 میل کے فاصلہ میں کمپ میں تھا، جہاں 8 یا 10 ہزار فوجی تھے، اس کا رادہ تھا کہ ان بلوچیوں اور کرانیوں کو سزادے کہ جنہوں نے جیسا کہ میں پہلے ذکر کر چکا ہوں قافلے کو لوٹا تھا اور اس کے لوگوں کو قتل کیا تھا۔ اس نے ہم سے دریافت کیا کہ ہمارے لیے کونسا وقت سہولت کا ہوگا کہ ہم اس کے ساتھ کافی کا ایک کپ پی سکیں۔ ہمارے لانے کے لیے وہ گھوڑے روانہ کر دے گا۔ میں نے اس کی مہربانی پر شکریہ ادا کیا اور خواہش ظاہری کی کہ دوسرے دن میں اس کی دست بوسی کے لیے حاضر ہوں گا۔ اس نے دوسرے دن 20 خوبصورت اور چاق و چوبند اور تمام آلات سے آرائی گھوڑے ہماری سواری کے لیے بھیج دیئے۔ ان میں 10 میں نے اپنے لیے منتخب کر لیے تاکہ میں اور میرا خانثی دستہ ان پر سواری کرے۔ دس ان شریف تاجر و کو سواری کے لیے دیئے جو کہ میرے ساتھ بطور دوستی جانا چاہتے تھے۔ جیسے ہی ہم کمپ کے قریب پہنچے تو بطور احترام کے ہم گھوڑوں سے اتر آئے، لیکن ایک گھڑ سوار عہدیدار جو ہمارے استقبال کو آیا تھا، اس نے ہمیں روکا اور کہا کہ نواب کی یہ خواہش ہے کہ ہم اس کے خیمه تک سوار ہو کر آئیں۔ چنانچہ وہ راہنمائی کرتا ہوا، ہمیں خیمه کے دروازے تک لا یا۔ جیسے ہی ہم گھوڑوں سے اترے، مجھے نواب کے خلوت کدے میں پہنچایا گیا کہ جہاں اس وقت وہ اکیلا بیٹھا ہوا تھا۔ میرے ہمراہ جو لوگ آئے تھے انہیں ایک گھٹٹہ تک اندر نہیں آئے دیا گیا باہمی ادب آداب اور

حال چال پوچھنے میں کافی وقت لگا۔ چونکہ مجھے ادب آداب اور سمات کا پتہ تھا اور یہ معلوم تھا کہ کسی اہم عہد یاد ریا ایسا امیر کے سامنے خالی ہاتھ نہیں جانا چاہیے اس لیے میں نے اس خواہش کا اظہار کیا کہ اس کے قدموں میں ایک معمولی تختہ رکھ سکوں۔ جس کی اس نے اجازت دے دی، تھے میں ایک آئینہ تھا جس کی قیمت 5 پونڈ تھی ایک بندوق اور پستولوں کی ایک جوڑی جس کے دستوں پر سونے کا کام ہوا تھا، ایک تواریخ مزین دستہ والا خبزر اور اس کے تمباکو پینے کے لیے شیشہ سے بنا حقہ معاشرینہ کے۔ اس کے بعد اس نے میرے ساتھیوں کو خیمه میں بلا یا اور ان تھفون کو دکھایا جو میں نے اس کی خدمت میں پیش کیے تھے۔ اس نے ہر تختہ کی مبالغہ آمیز حد تک تعریف کی، ساتھیوں میں میری بہادری اور فیاضی کو سراہا اور کہا کہ میں ٹھٹھہ کا آزاد شہری ہوں، ساتھ اس نے یہ اعلان کر دیا کہ میرے سامان تجارت پر کوئی کشم ڈیوٹی نہیں گئے، اگر کسی نے سامان کو خریدا اور اس کے عوض رقم ادا نہیں کی، تو میرے لیے یہ ضروری نہیں ہو گا کہ قاضی کی عدالت میں انصاف کے لیے جاؤں بلکہ یہ اختیار ہو گا کہ قرض یا رقم نہ دینے والوں کو قید کر سکتا ہوں۔ اگر اس سے بھی وہ میری رقم دینے پر تیار ہوں تو میں ایسے لوگوں کی جائیداد یو یوں بچوں اور ان کے قریبی رشتہ داروں کو فروخت کر سکتا ہوں تاکہ اس ذریعہ سے اپنی رقم وصول کر سکوں اس رعایت کی وجہ سے مجھے ہمیشہ اس وقت سہولت ہوئی کہ جب بھی رقم کی وصولی کے سلسلہ میں شرائط طے کی جاتی تھیں۔ تین گھنٹے کی گفتگو کے بعد ہم رخصت ہوئے۔ رخصت کرتے وقت اس نے کہا کہ جیسے ہی اس کی یہ مہم ختم ہو گئی وہ میرے گھر پر آ کر دوبارہ مجھ سے ملاقات کرے گا۔ لیکن ان تین مہینوں میں کہ جب میں ٹھٹھہ میں رہا، وہ شہر واپس نہیں آیا لیکن اس دوران وہ برابر میری صحت اور میرے حالات کے بارے میں پوچھتا رہا۔

اس گور دا لے گھر سے جب ٹھٹھہ کی جانب جایا جائے تو شہر سے 4 میل کے فاصلے پر ابھرتے ہوئے میدان میں 40 مقبرے ہیں جن کو دیکھ کر ایسا معلوم ہوتا ہے کہ یہ کوئی چھوٹا شہر ہے۔ یہ سندھ کے ان بادشاہوں کا قبرستان ہے کہ جب سندھ پران کی حکومت ہوا کرتی تھی۔ میں ان میں سے سب سے بڑے مقبرے میں گیا کہ جس کے اوپر گنبد ہے اور درمیان میں قبر یا تعلیز ہے جو تین فٹ اونچا اور سات فٹ لمبا ہے۔ بیہاں اور قبریں بھی تھیں مگر سائز میں کم تھیں۔ گنبدوں کے رنگ پیلے سرخ، اور سبز ہیں جو کہ دور سے چمکتے نظر آتے ہیں۔ ان میں استعمال ہونے والے

پھر چوکور خانوں کی شکل میں ترتیب سے لگے ہوئے ہیں۔ ان کی رنگ برلنگی شکل دیکھ کر آنکھیں جی ان رہ جاتی ہیں۔ اور انہیں خاص قسم کی صرفت حاصل ہوتی ہے۔ یہ مقبرے تقریباً 10 گز اوپنے اور 7 گز اطراف میں ہوں گے۔ مجھے بتایا گیا کہ یہ اس ملک کے آخری بادشاہ کا مقبرہ ہے کہ جس کے ملک پر جہاں گیرنے جو کہ مشہور بادشاہ اور نگز زیب کا دادا تھا اس نے قبضہ کیا تھا۔ یہ ستر ہویں صدی کا ابتدائی زمانہ ہے کہ جب اس نے سندھ کے بادشاہ کو شکست دے کر قیدی بنایا اور اس سے پوچھا کہ وہ اپنے اور اپنی اولاد کے لیے کیا چاہتا ہے، وہ جو مانگے گا اسے پورا کیا جائے گا۔ اس نے شریفانہ انداز میں جواب دیا کہ وہ چاہتا ہے وہ اس کی ملکہ اور اس کی اولاد اس مقبرے میں دفن ہوں جو اس نے اپنے عہد کی خوش حالی میں تعمیر کرایا تھا، اس پر اس کے اس وقت دولا کھ روپیہ خرچ ہوئے تھے۔ یہ درخواست تھی کہ جو اس کا فاتح تھا وہ نہیں کر سکا۔

ٹھنڈھہ کا شہر دریائے سندھ سے دو میل کے فاصلہ پر ایک کھلے میدان میں واقع ہے۔ دریا سے نہر کو کاث کر بیہاں لایا گیا ہے تاکہ شہر کو پانی کی سپلائی ہو سکے اور اس سے شہر کے باغوں کو سرسبز رکھا جاسکے۔ 1699ء تک شہر میں بادشاہ کے باغات بڑی اچھی حالت میں تھے کہ جن میں پھلوں اور میوں کے بے شمار درخت تھے خاص طور سے انار بے انہال لذیز ہوتے ہیں۔ میں نے زندگی میں اس جیسا لذیز انار پھر کبھی نہیں کھایا۔

میرے آنے سے تین سال پہلے باش نہ ہونے کی وجہ سے شہر اور اس سے مطاہو اعلاقہ ویران ہو گیا تھا۔ کہا جاتا ہے کہ شہر میں تقریباً 8 ہزار یا اس سے زیادہ لوگ مر گئے تھے یہ وہ شہر تھا کہ جہاں سلک اور روئی سے کپڑے تیار ہوتے تھے یہ کاروبار بھی ختم ہو گیا تھا۔ آدھا شہر تباہ ہو گیا تھا اور آبادی سے خالی تھا۔ یہ وجہ تھی کہ نواب شہر سے باہر کمپ لگائے ہوئے تھا کہ جہاں میں اس سے ملنے گیا تھا۔ کمپ کو چوکور انداز میں لگایا تھا، اس کے ارد گرد ایک خندق کھدی ہوئی تھی جو کہ تین گز چوڑائی میں تھی اور گز گہری تھی۔ خندق کے بعد جو کھلا میدان تھا وہاں 4 فٹ اونچی فصل بنادی گئی تھی۔ اس کے چار دروازے تھے۔ ہر دروازے سے سیدھی سڑک اس کے بالمقابل دروازے تک جاتی تھی، جس کی وجہ سے صلیب کی شکل بن جاتی تھی۔ نواب کا محل اس صلیب کے نیچے میں واقع تھا۔ خندق کو دریائے سندھ کے پانی سے بھر دیا جاتا تھا اور جب ضرورت ہوتی تھی، اسے خنک بھی کر دیا جاتا تھا اس پانی کو کمپ سے دو میل کے فاصلہ پر ایک دلدلی اعلاقہ میں چھوڑ دیا جاتا تھا۔

دریائے سندھ کشیر تک جہاز رانی کے قابل ہے، اس کی ایک شاخ کا بل تک جاتی ہے، جب کہ دوسری شاخیں پنجاب، لاہور، ملتان اور بکھر کو جاتی ہیں۔ اس کی وجہ سے وہ تمام شہر جو اس کے ساتھ ساتھ واقع ہیں وہ اس اندر وون ملک کی جہاز رانی سے مستفید ہوتے ہیں ان کے جہاز کفتیز (Kifties) کہلاتے ہیں اور ہر سائز کے ہوتے ہیں۔ ان میں سب سے بڑا 2001 ٹن وزن اٹھا سکتا ہے۔ ان کی زیر سطح ہموار ہوتی ہے، اس کی دونوں جانب اگلے حصے سے آخر تک کیben بنے ہوتے ہیں۔ ہر کیben میں ایک باورپی خانہ ہوتا ہے اور ناٹکٹ کی جگہ جہاں سے کہ گندگی سیدھی پانی میں جا گرتی ہے۔ یہ کمپنیز مسافروں کو کرایہ پر وی جاتی ہیں۔ تاکہ وہ اپنے سامان ضروریات کے تحت علیحدہ رہ سکیں۔ ہر مسافر اپنی کیben کو بغرض حفاظت تالہ بند رکھ سکتا ہے۔ اس طرح اس کا سامان تجارت ہر اس جگہ فروخت کے لیے تیار ہتا ہے جہاں کہ منڈی میں مانگ ہوتی ہے۔ میں نے اب تک اپنی زندگی میں سفر کی اس سے زیادہ دریائیا سمندر میں سہولتیں اور کہیں نہیں دیکھیں۔ کشتیوں اور جہازوں پر بڑے سائز کا مستول ہوتا ہے، اس کو اس وقت استعمال کیا جاتا ہے کہ جب سخت ہوا کیم چلتی ہیں، لیکن جب ہوا بند ہوتا ان کو کھولا نہیں جاتا ہے۔ ان کے لیے ضروری ہوتا ہے کہ جہاز میں کافی تعداد میں لوگ ہوں تاکہ اس وقت جب کہ ہوا مخالف ہوتا وہ لہروں کے خلاف چل سکیں۔ لہذا ٹھنڈھ سے لاہور کا سفر 6 سے 7 ہفتوں میں طے ہوتا ہے، لیکن لاہور سے واپسی میں کوئی 18 دن لگتے ہیں اور کبھی کبھی یہ سفر بارہ دن میں بھی ہو جاتا ہے۔

ٹھنڈھ کے قریب دریا کی چوڑائی تقریباً ایک میل ہوگی۔ جب میں نے سیسے کو روی کے ذریعہ پانی میں ڈال کر اس گہرائی کو جانچا تو یہ چھیتحم (Fathom) گہرائی تھی (ایک فٹ چھم میں چھٹ ہوتے تھے) لہریں کوئی زیادہ تیز نہیں تھیں۔ اس لیے اس کی رفتار ایک گھنٹہ میں دو یا ڈھانی میل کی تھی۔ دریا میں مچھلیوں کی بہت سی اقسام ہوتی ہیں۔ ان میں سے مچھلی کی ایک قسم تھی کہ جو اس قدر لذیذ تھی کہ ایسی مچھلی میں نے اب تک نہیں کھائی تھی (شاپر یہ پلا مچھلی ہو) ان میں سے کچھ مچھلیوں کا وزن 20 پاؤ نڈ سے زیادہ تھا۔ ہم ان میں سے کچھ کو زندہ ٹھنڈھ کی مارکیٹ کے لیے لے کر آئے۔ ان کے ہاں کا لے رنگ کے مویشی بہت ہیں۔ بہت صحت مند بکریاں اور بھیڑیں جن سے کہ 80 سے 100 پاؤ تک گوشت مل جاتا ہے۔ ان کے گھوڑے چھوٹے ہوتے ہیں، مگر محنتی اور رخت جان اور تیز رفتار۔

ہر، خرگوش اور لومڑیاں جنگل میں شکار کے لیے بہت سے ہیں۔ ان کا شکار وہ کتوں، چیتوں اور ایک خطرناک قسم کی مخلوق سے کرتے ہیں۔ یہ سائز میں لومڑی کے برابر ہوتی ہے۔ اور اس کے کان لمبے خرگوش کی طرح ہوتے ہیں، منہ اس کا بلی کی مانند ہوتا ہے۔ اس کی پیٹھ اور اطراف کا لے جب کہ اس کا پیٹ اور سینہ سفید ہوتا ہے میرا خیال ہے کہ یہ کوئی بہت ہی نایاب قسم کا جانور ہے کیونکہ میں نے اسے تعداد میں ایک سے زیادہ نہیں دیکھا۔ جب انہیں شکار کے لیے لیجایا جاتا ہے تو گھر سوار اسے پیچھے بھالیتا ہے، اس کی آنکھوں پر پٹی ہوتی ہے۔ ان کے ہاں ہر انسانوں سے بہت انسیت رکھتے ہیں، اس لیے وہ اس وقت تک نہیں بھاگتے جب تک کہ گھوڑے بالکل قریب نہیں آ جائیں۔ وہ سوار کہ جو اس شکاری جانور (Shogoose) کو لیے ہوئے ہوتا ہے وہ اس کی آنکھوں سے پٹی اتارتا ہے اور شکار کو دکھاتا ہے۔ یہ دیکھتے ہی وہ گھوڑے سے چھلانگ لگا کر تیزی سے بھاگتے ہوئے ہرن کی پیٹھ پر حملہ کرتا ہے اور اپنے شکار کی آنکھیں کھڑج کر باہر نکال دیتا ہے تاکہ شکاری اسے آسانی سے شکار کر سکے۔ چیتے اپنے شکار کو بھگا بھگا کر تھکا دیتا ہے یہی کام کتے بھی کرتے ہیں، مزید یہ کہ اگر شکار پانی میں گرجاتا ہے تو وہ تیرتا ہوا جاتا ہے اور وہاں سے اسے اٹھاتا ہے۔ ان کے پاس بڑی تعداد میں موڑ، کبوتر، فاختاں میں بٹھیں ان کی مختلف اقسام جیسے جنگلی بیٹخ (widgeon)، جنگلی بنیں ایک قسم کی بیچی چوچی والی مرغیابی (Curlew) تیرت اور پلوور (Plovers) ہر ایک کو آزادی ہے کہ وہ جس قدر چاہے ان کا شکار کر سکتا ہے۔ وہ اپنے باغوں اور کھیتوں میں ایک خاص قسم کا پھل بوتے ہیں جو سلاپ (Salab) کہلاتا ہے، یہ سائز میں شفتالوکے برابر ہوتا ہے، لیکن اس میں کوئی نفع نہیں ہوتا ہے۔ اس کے استعمال سے پہلے وہ اسے خشک کر لیتے ہیں اور اسے پوڈر کر کے اسے چائے یا کافی کی طرح شکر کے ساتھ پیتے ہیں۔ کہا جاتا ہے کہ اس کے استعمال سے ذائقہ تباہ کم ہو جاتا ہے اور انسان چاق و جو بندر ہوتا ہے۔

اس ملک میں انماج، چاول، والوں اور گھوڑوں و مویشیوں کے چارے کی بہت سا ہے۔ انہیں قحط کی تکالیف واذیت کا احساس نہیں ہے۔ اپر میل، مٹی اور جون کے مہینوں میں دریائے سندھ کا پانی نیشی علاقوں میں آ جاتا ہے، جب یہ سیالاب ختم ہوتا ہے تو اپنے پیچھے زمین پر مٹی کی تہہ چھوڑ جاتا ہے، یہ اس کے خشک ہونے سے پہلے اس میں نیچ ڈال دیتے ہیں جس کی وجہ سے ہر قصل خوب عمدہ ہوتی ہے۔

اس ملک کی دوسری پیداوار میں شورہ، بوریکس (Boret) نیلا رنگ کی معدنی شے

(Lapis Lasuli) قابل ذکر ہیں خام سلک اچھی کوئی نہیں ہوتی ہے جو سلک یہاں بنائی جاتی ہے اسے یہ ”جامد وار“ کہتے ہیں۔ جو کپڑا سلک اور روئی کے ملانے سے بنتا ہے وہ کوئی نہیں (Cuttenees) کہلاتا ہے سلک اور ان کی ملاوت والا کلبے (Culbulays) کے نام سے جانا جاتا ہے۔ وہ جو کپڑا ابناتے ہیں اسے جوڑی (jurries) کہتے ہیں۔ یہ بہت نفیس اور ملامم ہوتا ہے ساتھ ہی قیمتاً ستا بھی۔ بستر کی چادریں بھی دیدہ زیب ہوتی ہیں۔ یہ خوبصورت فرنچیپر بناتے ہیں کہ جس پر ہاتھی دانت سے مرصع کاری کی جاتی ہے۔ دنیا کے بہترین تیرکمان ہمیں کے سینگوں سے ملتاں میں تیار ہوتے ہیں۔ اگر وہ میزوں اور دوسرے فرنچیپر میں خوبصورتی کے لیے بھراو کرتے ہیں مگر اس میں چین ان سے آگے ہے۔ یہ مکھ سے بننے کی کوکپیوں میں بند کر کے بڑی تعداد میں باہر کی منڈیوں میں بھیجتے ہیں۔ جب اس کی میں نمک ملا دیا جاتا ہے تو یہ پورے سال تازہ رہتا ہے، لیکن جب یہ پرانا ہو جاتا ہے تو خراب ہو جاتا ہے۔

یہاں ایک خاص قسم کی لکڑی ہوتی ہے، بلکہ اسے لکڑی سے زیادہ جڑ کہا جائے تو بہتر ہے۔ میں نے اس کے بارے میں اب کہیں نہیں پڑھا، لیکن یہ خوبشوکا ایک اہم عصر ہے۔ یہاں پر یہ بڑی تعداد میں پیدا ہوتی ہے اور اسے سورت میں برآمد کیا جاتا ہے۔ یہاں سے یہ چین کو بھیجی جاتی ہے کہ جہاں یہ مہنگے داموں فروخت ہوتی ہے۔ اسے کوٹ کر اس کا پاؤڈر بنا لیا جاتا ہے اور تمام بت پرست انگلیٹھیوں میں رکھ کر بتوں کے سامنے اس کی خوبشوکو پھیلاتے اور عبادت کرتے ہیں۔

یہاں کا قانونی مذہب اسلام ہے، لیکن ایک مسلمان کے مقابلہ میں 10 غیر مسلم ہیں لیکن شنہنہ کا شہر مسلم ادب کی تعلیم میں مشہور ہے یہاں الہیات، فلسفہ اور سیاست کے علوم پڑھائے جاتے ہیں، اس مقصد کے لیے تقریباً چار سو سے زیادہ تعلیمی ادارے ہیں کہ جہاں نوجوان طالب علم فیض یاب ہوتے ہیں۔ میری الہیات کے ایک پروفیسر سے دوستی ہو گئی یہ خود کو اچھا مورخ بھی سمجھتا ہے۔ ایک دن اس نے مجھ سے سوال کیا کہ کیا میں اپنے ملک کے سکندر اعظم کو جانتا ہوں۔ میں نے کہا یقیناً اور پھر اسے اس جنگ کے بارے میں بتایا کہ جو پورس سے ہوئی تھی، اور جس میں وہ فتح یاب ہوا تھا۔ اس نے کہا کہ ان کی تاریخ کی کتابوں میں سکندر اعظم کو جانتا ہوں۔ مگر مختلف انداز میں ہے اور دونوں بادشاہوں کے ناموں میں بھی فرق ہے اور اس میں بھی کہ سکندر نے دریائے سندھ کیسے پار کیا۔ اس نے کہا کہ ان کی کتابوں میں الکوڈر کے بجائے سکندر ہے اور

یہ سکندر ایک بڑا جادوگر تھا، اس نے ہزاروں جنگلی بنسوں کو بلا�ا کہ جنہوں نے اس کی فوج کو دریا پار کرایا۔ پورس کے ہاتھیوں نے جادو کی وجہ سے اس کی فوج کی طرف رخنہیں کیا۔

یہاں پر سابق میں پر تغیر یوں نے ایک چرچ تعمیر کیا تھا جو کہ شہر کے مشرقی حصہ میں تھا۔ یہ مکان ابھی تک باقی ہے اس میں عیسائی اولیا کی تصاویر اور قربان گاہ کی چادر بھی ہے جو یہ مجھے فروخت کرنا چاہتے تھے، مگر میں ان چیزوں کا تاب جرنہیں ہوں۔

غیر مسلم اپنے مذہبی عقائد میں بالکل آزاد ہیں۔ یہ اپنے روزے اور تہوار اسی طرح سے مناتے ہیں جیسے کہ پرانے وقتوں میں ان کا دستور تھا جب کہ ان کے اپنے بادشاہوں کی حکومت تھی۔ یہاں پر مردے جلاتے ہیں، لیکن عورتوں کو اپنے شوہروں کے ساتھ جلنے سے روکا جاتا ہے۔ یہاں ہاتھی دانت کی بڑی ماگن ہے، کیونکہ اس کی بنی چوبی یا عورتیں پورے بازوں پر پہنچتی ہیں، یعنی کہنی سے لے کر پنچھ تک۔ ان کے مرنے پر یہ تمام چوڑیاں ان کے ساتھ جلا دی جاتی ہیں۔ جس زمانہ میں میں وہاں تھا، میں نے ان کے کئی تہوار دیکھئے، ان میں سے ایک فروری میں چاند نکلنے پر ہوتا ہے، اسے یہ ہوں کا تہوار کہتے ہیں اور اس موقع پر یہ سُخرا نہ حرکات کرتے ہیں۔ تمام عورتیں اور مرد گلیوں میں نکل آتے ہیں۔ اور ڈھول تاشے بجاتے ہیں۔ عورتیں مٹھائی کی نوکریاں سر پر رکھے ہر شخص کو مٹھائی کھلاتی ہیں۔ مرد ایک دوسرے پر رنگ پھینکتے ہیں اور ایک دوسرے پر احتیاط سے تیل ملتے ہیں۔ جب وہ کسی کے گھر میں جاتے ہیں تو وہاں بھی تیل چھڑ کتے ہیں کہ جس کی بوچھی نہیں ہوتی ہے لیکن وہ گھروں سے باہر لوگوں پر عرق گلاب چھڑ کتے ہیں اور چاندی کے سکے خیرات کرتے ہیں۔

دریائے سندھ کو یہاں سے دیکھنا مشکل ہوتا ہے، مگر ایک ولی اللہ کے لیے جو مقبرہ بنایا گیا اس میں ایک بینار تعمیر کر دیا ہے جو ”سندھی بینار“ کہلاتا ہے۔ اس پر سفید قلمی ہے تاکہ یہ ہمیشہ دور سے نظر آتا رہے، یہاں سے ایک نہر جو دریا تک جاتی ہے وہ بہت تنگ ہے اور ڈھائی قیقتھم سے اوپر نہیں ہے، لیکن دریائے سندھ کی یہ چھوٹی شاخ ہے جس سے شہر کو پانی ملتا ہے اسے ”دیولی“ یا ”سات مہنہ“ والی کہا جاتا ہے یہ دوسری نہروں کی طرح سمندر میں جا کر گر جاتی ہے۔



## سنڌ دربار

ٹی۔ پوشن/ سعود الحسن خان

(یہ باب ٹی۔ پوشن کی کتاب  
Personal Observations of Sind سے لیا گیا ہے)

سابقہ باب کی نسبت اس باب میں تالپور سرداروں یعنی امیر ان سنڌ کا زیادہ بہتر طریقہ سے تعارف کرنے کے لیے مناسب یہ ہے کہ ان کے درباروں کے بارے میں بتایا جائے جو اس ملک کے حصوں میں ہیں۔ ابتداء ہم جنوبی سنڌ میں حیدر آباد کے شہر سے کریں گے۔ یہ شہر جیسا کہ اس سے قبل ذکر کیا جا چکا ہے، پورے صوبے کا دارالحکومت شار ہوتا ہے۔ اسے غلام شاہ کلہوڑہ نے آباد کیا تھا۔ اس سے تھوڑے سے فاصلے پر شمال میں جو خدا آباد نامی شہر ہے اسے تالپوروں بالخصوص فتح علی اور اس کے بھائی غلام علی نے اپنی زیر پرستی آباد کیا تھا اور وہیں پر رہائش اختیار کی تھی۔ وہیں پران کے مقبرے بھی دیکھے جاسکتے ہیں۔ ان کی قبریں بھی اسی ترتیب سے ہیں کہ جو ترتیب حیثیت میں ان سب بھائیوں کی آپس میں تھی۔ تاہم ان کے بعد حیدر آباد نوابان کی پسندیدہ جگہ بن گیا کیونکہ یہاں پر قلعہ اور پناہ گایا فضیل (جو شہر کے بالکل برابر ہے) بھی تھے۔ یہاں پر صرف امیر ان، ان کے خاندان، ذاتی محافظ یا ملازمین رہتے ہیں۔ اس مضبوط مرکز پر جہاں پر سنڌ کے سردار رہتے ہیں، ایک نظر ڈالنے سے ہی ان کی قبائلیت اور سادگی کا اندازہ ہو جاتا ہے۔ قلعہ بڑی اہمیت کا حامل ہے اور اس کے وسط میں ایک بہت بڑی اور مضبوط فضیل بھی ہے جو دیکھنے میں بہت خوبصورت نظر آتی ہے۔ اس کے ارد گرد درختوں کے گھنے جھنڈی ہیں اور دریا کی ایک شاخ جو قلعہ کی دیواروں کے ساتھ سے گزرتی ہے وہ منظر کو اور حسین کر دیتی ہے۔

حیدر آباد کو امیروں نے جو رہائش گاہ بنایا ہے اس کی ایک وجہ یہ بھی ہے کہ یہ عین وسط میں واقع ہے اور دریا کے حوالے سے ان کو سیر و شکار کی بھی سہولت رہتی ہے۔ اس کی آب و ہوا کے بارے میں بھی خوش کن بیانات سامنے آتے ہیں گو کہ سال کے بعض موسموں میں یہ حدود رجہ (Sultry) ہو جاتی ہے۔ یہاں کا موسم ڈیلٹا کی نسبت کافی خشک ہے۔ مگر پڑی علاقوں کی نسبت کافی بہتر ہے۔ جنوبی سندھ سمیت یہاں پر بھی موں سون کی ہوا میں خوب آتی ہیں اور سہوں سے آگے ایک خاص قلیل مدت کے لیے شدید ترین گرمی پڑتی ہے۔ یہ شہر ملک کا دار الحکومت بننے کے لیے کافی ہے۔ اس کی جگہ بھی نیک ہے مگر تجارت یہاں پر کم ہوتی ہے اور وہ بھی صرف شہر کی ضروریات پری کرنے کی حد تک شہر میں سرداروں کی موجودگی کی وجہ سے بازاروں میں اشیائے صرف کی موجودگی کا بڑا خیال رکھا جاتا ہے۔ کاہوڑہ اور تالپور سرداروں غلام شاہ اور کرم علی کی قبروں پر بڑے عمدہ مقبرے تعمیر کیے گئے ہیں جو شہر کی مختلف سمت میں پہاڑ پر ہیں۔ کرم علی کے مقبرے کی مرمت موجودہ حکمران خاندان کی جانب سے کی جا رہی ہے مگر غلام شاہ کے مقبرے پر کوئی توجہ نہیں دی جا رہی اگرچہ وہی سب سے زیادہ شاندار مقبرہ ہے۔

کسی بھی ملنے والے کی آمد پر امیر اس سے کچھ فاصلے پر قلعہ میں ہی ملاقات کیا کرتا ہے۔ اس کے ساتھ چالیس یا پچاس گھوڑوں اور پیادوں پر مشتمل ایک دستہ بھی ہوتا ہے جو پیش خدمت کہلاتا تھا اور پوری طرح سے مسلح ہوتا ہے۔ اس دستے کے سر کردہ افراد امیر کے ذاتی دوست یا مختلف امیروں کے ملازم ہوا کرتے ہیں جو اپنے مالک کا نام لے کر آنے والے کو خوش آمدید کہا کرتے ہیں۔ کس مرتبہ کے شخص کو استقبال کے لیے مقرر کرنا ہے یہ تو آنے والے شخص یا ملاقات کے مرتبے پر منحصر ہے۔ اگر کوئی شخص اچانک سے چلا آتا ہے تو گویا کوئی ہنگامہ کھڑا ہوا جاتا ہے۔ اور سندھی لوگ اس کی جانب لپک پڑتے ہیں۔ ان کے بڑے عہدیدار اس ملاقاتی کے گرد چکر لگاتے اور اس کے ہاتھ اٹھوالیا کرتے ہیں۔ اس کے گھوڑے کی زین (Saddle) کی تلاشی ہوتی تھی گویا اسے برہنہ کر دیا جاتا ہے۔ اس دوران البتہ اس کی صحت کا ضرور خیال رکھا جاتا ہے۔ ملاقاتی کے اعزاز میں سلامی بھی پیش کی جاتی ہے جو دراصل ابتدائی تقریب ہوتی تھی اور اس میں کافی وقت ضائع ہوتا تھا۔ یہ چیز سندھ میں آسانی سے ختم نہیں ہوتی ہے۔ ان موقع پر تقریباً نصف درجن دفعہ یہی ہوتا ہے۔ سب سے پہلے تو بڑا امیر بات کیا کرتا ہے۔ تمام سامغین اور اس کا دیوان

بھی خاموش رہتے ہیں۔

ہر امیر کا اپنادیوان ہوا کرتا ہے اور سب کے الگ الگ ملازم ہوتے ہیں۔ مساوائے بینارٹی (Seniority) کا لحاظ قائم رکھنے کے تقریباً تمام امیروں کے ہاں تقاریب ایک جیسی ہی ہوتی ہیں۔ جب کوئی ایسا مسئلہ ہوتا کہ جس کا تعلق پوری قوم سے ہوتا تو تمام امیر دربار میں ملاقات کر کے اس پر غور کیا کرتے ہیں۔ اس وقت ہر کوئی اپنے زیر بقدر علاقے کی نمائندگی کیا کرتا ہے۔ اکثر ویشنٹر ہر ملاقاتی کو تھالوں میں منحٹی رکھ کر دی جاتی ہے جو اس کے لیے اور اس کے ملازم میں کے لیے ہوتی ہے۔

ان موقع پر محبت سے بھرا استقبال اور رخت مہماں داری سنہری شفافت کی خصوصیات ہیں، اس دربار میں ہم نے کوئی ایسی عمدگی نہ دیکھی تو مشرق میں ہر جگہ نظر آتی ہے۔ اس کے علاوہ جنگلی بلوجیوں اور فوجی افسران کے گروہ جو ہر جانب نظر آتے ہیں وہ اتنے اجنبی طریقے سے کھڑے رہا کرتے ہیں کہ گویا آنے والا قدیم ترین اطوار کے حامل لوگوں کے درمیان ہے اور یہ سردار کسی فوجی جا گیر دارانہ ریاست کا حکمران ہے۔ بلوجیوں کی بد تیزیاں یا بے ضابطگیاں بعض اوقات ان کے امیر کی موجودگی میں بھی ظاہر ہو جایا کرتی ہیں۔ گوکر یہ لوگ اپنے سرداروں کے ساتھ وفادار ہیں مگر ان میں ان کا صحیح طریقے سے احترام کرنے کا مادہ نہیں ہے، دربار حیدر آباد اس وقت تو اور بھی بد مرگی کا مظاہرہ کیا کرتا ہے کہ جب کوئی رقصہ دربار میں ناچتی ہے اور یہ جنگلی لوگ بے قابو ہو جایا کرتے ہیں اور ڈھول و تاپ پر مچلنے لگتے ہیں۔ یہ رقصائیں جب شیعی عورتیں ہوا کرتی ہیں۔

جو سردار حیدر آباد میں رہتے ہیں ان میں سب سے بڑا سردار نصیر خان تھا (جو مراد علی کا آخری زندہ بیٹا ہے) وہ بہت خوش اطوار اور خوبصورت ہے۔ یہ ایک الگ بات ہے کہ وہ بڑی مشکل سے چل پھر سکتا ہے۔ اس کی عمر تقریباً 45 سال ہے۔ اس شہزادے کے کردار کی ناکامی کا سب سے بڑا سب کوتاه نظری پر مخصوص اس کی حکمت عملی اور حد سے زیادہ لائق ہے۔ ان چیزوں نے اس کی جائیداد کو ہی نقصان نہ پہنچایا بلکہ ذرائع آمدنی میں اس کا حصہ بھی کم کر دیا۔ اسی وقت سے خاندانی تنازع بھی شروع ہو گئے۔ البتہ نیم بر بریت اور محدود تعلیم کی وجہ سے اس میں جو برائیاں

محروم نصیر خان ہمیشہ ان گروہوں کے ساتھ میں کھلونا بنا رہا کہ جنہوں نے خاندان میں جگڑے کھڑے کیے رکھے۔ اس کا ایک بینا تھا۔ جب اس تحریر کے مصنف نے آخری بار اس ملاقات کی تو وہ اس نوجوان کو انگریزی پڑھا رہا تھا۔ اس نوجوان کے باپ نے وضاحت بھی کی کہ یہ اس لیے ہے تاکہ آئندہ وہ مترجمین اور مشیوں کا محتاج نہ بنے بلکہ اپنے معاملات خود طے کرے۔ نصیر خان اپنے بڑے بھائی نور محمد کی وفات پر تالپور گھرانے کا سربراہ بن گیا مگر اس کے دونوں بھتیجوں نے جب جائیداد اور مقبوضات میں اپنے باپ کا ترک حاصل کیا تو انہوں نے دربار میں بھی حیثیت حاصل کر لی اور اس کے برابر کرسیوں پر برآ جان ہونے لگے حالانکہ انہیں اصولاً ایک سیڑھی نیچے بیٹھنا چاہیے تھا۔ اس کی وجہ سے بڑے امیر کا اثر و سوخ بہت کم ہو گیا۔ مزید اس وجہ سے بھی کہ ان نوجوانوں کو اپنے معاملات میں برطانوی حکومت کے پاس برآ راست اپیل کرنے کا حق حاصل ہے۔ ان میں سے چھوٹے بھتیجے نے اپنے چچا کے خیالات کو اپنے مفاد کے خلاف خطرہ بھج کر اسکے خلاف بڑا مضبوط گروہ تیار کر لیا ہے۔ البتہ نصیر خان نے اپنے مرحوم بھائی کی طرح سے اپنے ذاتی وقار کو برقرار رکھنے کی غرض سے گروہی عصیت کو ہمیشہ نظر انداز کیا ہے۔

میر محمد ولد غلام علی تالپور جو نصیر خان کا پچھیرا بھائی ہے وہ صدر ولد فتح علی بانی حکومت تالپور کے ساتھ مساوی درجہ پر تھا۔ میر محمد بوڑھا آدمی تھا اور اس کے کوئی اولاد نہ تھی۔ البتہ وہ با مقصد تھا لیکن اس کی ذہانت بہت کمزور تھی اور وہ اپنے چچا زاد بھائی نصیر کے ہاتھوں کھلونا بنا ہوا تھا جس نے اس کی موت پر اس کی پوری جائیداد پر قبضہ کا منصوبہ بنایا ہوا تھا۔ صدر کلیتاً غیر جارح شخصیت کا حامل تھا۔ 1839ء میں کابل کے خلاف دیگر امیروں کی جانب سے افواج بھیجنے کی عمومی مخالفت کے باوجود وہ ان سے کافی اختلاف رکھتا تھا اور اس نے دیگر تین امیروں پر عائد خراج میں حصہ ڈالنے کی پیشکش کی تھی۔ اتنے ہمیشہ ایسے کسی فعل سے بچنے کی کوشش کی کہ جس کی وجہ سے کسی بھی مشکل میں الجھنا پڑے۔ اور یوں برطانوی ارباب حل و عقد کی نیک نیتی کو تسلیم کر لیا۔ اس کو خراج سے مستثنی کیے جانے کی وجہ سے خاندان کے دیگر اراکین اس سے حسد کرنے لگے تھے یہی وجہ ہے کہ وہ ان میں پسند نہ کیا جاتا تھا۔ اس کے دلوڑ کے تھے۔

مرحوم نور محمد کے بیٹے یعنی شہزادے شہزاد اخان عمر 29 سال اور حسین علی خان عمر 20 سال وہ اپنے چچا کے نظریات کے تابع رہتے ہوئے اور اس کی قانونی نگهداری کی وجہ سے بھی بہت کشیدہ

خاطر ہو گئے تھے۔ شہزاد خان کردار میں اپنے باپ سے بہت متاثر ہے (یعنی عظیم صلاحیت، نیکی اور دورخی حکمت عملی) وہ اپنے اطوار کے حوالے سے بھی پسند کیا جاتا ہے۔ البتہ وہ اپنے وطن کے ساتھ مغلص نہیں ہے۔

حسین علی کو چھوٹا ہونے کی وجہ سے اپنے ہوا خواہوں کی ہدایات ماننی پڑتیں ہیں۔ البتہ وہ اپنے ولی کی قابل قدر معاونت کو ہمیشہ نظر انداز کر دیا کرتا ہے۔ احمد خان سردار قبیلہ لغاری جو میر محمد کی وفات کے وقت اس کا وزیرِ عظم تھا، وہ بہت اچھا شخص اور اپنی خاصیتوں کی وجہ سے ہندوستان کے سب سے زیادہ شان و شوکت والے دربار کا ہیراً کہلاتا تھا؛ بعد ازاں تالپور بھالس میں اس سردار اور اس کے پاس ولی محمد مرحوم کا اثر و رسوخ آہستہ آہستہ ختم ہوتا چلا گیا اور اس نے دربار میں آنا ہی چھوڑ دیا پھر وہ زیادہ تر اپنی جاگروں تک ہی محدود ہو گیا۔ یہ جاگیریں بہت بڑی ہیں اور لاڑکانہ میں ہیں۔ جب تالپوروں کے نصیب ٹھیمار ہے تھے تب بھی اس کی ضرورت محسوس نہ کی گئی۔ اس نے اس موقع پر بھی اپنی قربانی کو استعمال نہ کیا جب اس کے خاندان کے افراد نے اپنے دفاع کے لیے ہتھیار اٹھا لیے تھے۔ شہزادہ حسین علی، احمد خان کی جانب بہت جارحانہ رو یہ رکھتا تھا، اور اس بات کا ذرا بھی احساس نہ کرتا تھا کہ یہ عمر سیدہ شخص اس کے مرحوم باپ کا دوست ہے۔ اس کے باپ ولی محمد کی سندھ میں بڑی شہرت تھی اور سارے ہی طبقات اسے اتنے اچھے الفاظ سے یاد کیا کرتے تھے کہ سندھ کے اس خاندان کے ذریمانی عروج و زوال میں آنے والے امیروں میں سے کسی کو بھی یاد نہ کیا گیا ہوگا۔ احمد خان کا ذریتی دوست ہونے کی حیثیت سے یہ مصنف ان شاندار لمحات کو یاد کرتا ہے جو اس نے حیدر آباد کے اپنے آخری دورے کے وقت اس کے ساتھ گزارے تھے۔ اور اس کی مہربانی و مہمانداری کو خراج تحسین پیش کرتا ہے۔ اس کی عوامی خصوصیات اتنی زیادہ مشہور ہیں کہ اسے سندھی حکومت کے تمام سرکردہ حضرات میں سب سے اوچا مقام دیا جاتا ہے۔

حیدر آباد کا دربار ان سرکردہ اشخاص پر مشتمل ہے۔ ہر سردار اپنے کوئے میں پرکار داروں، منشیوں اور دیگر عہدیداران سرکار کا تقرر کرتا ہے۔ یہ لوگ ہندوستان اور ایران وغیرہ کے تمام کونوں سے مقدس اساتذہ اور خاص پسندیدہ افراد میں سے لیے جاتے ہیں۔ عام مشرقی درباروں کی طرح سے بعض لوگ تو انتہائی پست درجے سے اٹھا کر اعلیٰ ترین عہدوں تک پہنچادیے جاتے ہیں۔ دربار حیدر آباد میں موجود سندھی شہزادے بہت ناجربے کار اور کمزور ہیں۔

مجموعی طور پر یہ دربار حسد کا منظر پیش کرتا ہے کیونکہ ہر امیر اس اجنبی طرز حکومت کی وجہ ایک دوسرے کی جانب حسد اور شک و شبہ کا شکار رہتا ہے۔ اور ہر کوئی اس فکر میں رہتا ہے کہ وہ اپنے ساتھی سردار کو کس طرح سے اس کی مقبوضات سے محروم کر دے یا انہیں نیچا دکھاوے۔ اور یہ بات تو اس حد تک آگے چلی گئی ہے کہ ہر کوئی اپنے ذاتی تحفظ کی فکر میں رہتا ہے۔ ہر شہزادے کی فوج کی بڑی تعداد ہر وقت مستعد رہتی ہے۔ اور جب امیر دار الحکومت سے شکار و سیر کی خاطر باہر نکلتے ہیں تو ہر ایک کے پاس بڑی تعداد میں فوج ہوتی ہے جو کسی بھی عجیب کیفیت سے بننے کے لیے تیار رہتی ہے۔ مگر پھر بھی دشمنی اور بد اعتمادی کی اس کیفیت کے باوجود اندر و فی طور پر سارے سندهی سردار ایک دوسرے کے ساتھ متعدد ہیں۔ اور جب تحفظ و عزت کا مسئلہ ہوتا ہے، خواہ وہ انفرادی ہو یا اجتماعی تو وہ سب کا مجموعہ مفاد بن جاتا ہے سب اس بات کے تحفظ کی خاطر متعدد ہو کر سامنے آ جاتے ہیں۔ یہ غیر معمولی معابدہ کب تک چلے گا اس کے بارے کچھ نہیں کہا جا سکتا۔ کیونکہ اس بات کی جزیں بہت مضبوط ہیں ہم چند لفظوں میں اس بات کی وضاحت یوں کر سکتے ہیں کہ ایسا چیز چیز صرف اس لیے ہوتا ہے کہ ان سب کے درمیان طاقت کا توازن مساوی ہے اور مخفی طور پر یہی چیز اس اتحاد کی بنیاد ہے۔ ایک ایسے جا گیر دار ان طرز حکومت میں جیسا کہ سندهی میں ہے، کوئی بھی امیر دیگر جا گیر داروں کی ایک بڑی اور معقول تعداد کے تعاون کے بغیر دوسرے امیر کے حقوق کے خلاف کوئی کارروائی نہیں کر سکتا۔ ہر امیر کی اچانک تلاشی ہو سکتی ہے یا اس کے اسلئے کامعاہنہ کیا جا سکتا ہے جو اگر غیر معمولی حالت میں لے لیا جائے تو پھر تالپور اسے کبھی واپس نہیں کرتے خواہ اس کی کتنی ہی ضرورت کیوں نہ ہو۔ اس طرح سے ایک امیر کا مفاد سب امیروں کا مفاد بن جاتا ہے اور مشکوک پا ہیں کسی بھی امیر کو نا انصافی کرنے پر ابھارتی ہیں تو اکثریت اس کے خلاف ہو جاتی ہے کیونکہ وہ سب انفرادی طور پر یا پھر اجتماعی طور پر یہ جانتے ہیں کہ اگر انہوں نے خاندان کے کسی بھی ایک فرد کو اس کی حدود سے تجاوز کرنے دیا یا اس کی مقبوضات پر کسی اور کا قبضہ ہونے دیا تو ناگزیر طور پر سب کی قسمتیں ہی بند ہو جائیں گی۔ یوں اس وقت کسی بھی جانب سے شدید رعل بھی ہو سکتا ہے۔ یوں وہ خاندان کے کسی سینئر رکن کے ذریعے اپنے خاندانی نظام میں پیدا ہونے والے تنازعات کو حل کرواتے ہیں اس طرح سے اس سینئر رکن کی عزت تو بڑھ جاتی ہے مگر اس کے

اختیارات میں کوئی اضافہ نہیں ہوتا۔

اکثر قابل ذکر خاندانی تازعات کے جو گذشتہ چند برسوں میں حیدر آباد میں دیکھنے میں آئے ہیں وہ سر برہ خاندان نور محمد کی وفات کی وجہ سے پیدا ہو گئے ہیں۔ اس سردار کی الہیت اور اشرون سوخ کو ہر سطح پر سب لوگ تسلیم کرتے تھے۔ اور اس کی ذات میں خاندان کے بنیادی پتھر کی جملک دلخانی پڑتی تھی۔ اور وہ پرانا نظام کے جس پر یہ خاندان قائم تھا اس کی زندگی تک محفوظ رہتا۔ اس نے اپنی حیثیت کے حامل کسی بھی شخص کو اپنا جانشین نہیں چھوڑا (یعنی اس کی کوئی اولاد نہ تھی) یوں اس کے بھائی فصیر خان نے اس کی جگہ لینے کی کوشش کی۔

اس خاندان کے ایک اور رکن شیر محمد تالپور نے میر پور کے قلعے پر قبضہ کر رکھا ہے جو حیدر آباد کے مشرق میں ہے جن جماعتوں کا اس سے تعلق رہا ہے وہ اس کی تعریف نہیں کرتے۔ چونکہ ہمارا اس سے تعلق بہت کم رہا ہے اس لیے اس کے بارے میں معلومات بہت کم ہی رہی ہیں۔

اس خاندان کی خیر پور شاخ کا اسی نام کے شہر پر قبضہ ہے جو بالائی سندھ میں موجود ہے جہاں پر بھی اسی کیفیت و حالت کے حامل شہزادے رہائش پذیر ہیں۔ گوک کشیدگی حیدر آباد کی نسبت یہاں پر ذرا کم ہے۔

خیر پور کا سردار میرستم ہمیشہ دربار کی سر برادی کرتا ہے اور اس کے سامعین میں نصف تو شہزادے ہی ہوتے ہیں جو زیادہ تر اس کے اپنے یا اس کے بھائی کے خاندان کے ہیں۔ اس کا وزیر اور اس کے کئی اٹ کے حکومت کی گازی کو دھکا دے کر چلا رہے ہیں۔ دربار میں بلوچی بہت بہت ہیں تھیں جبکہ ہبھاں پر کردار اور رسم کے حوالے سے قومیت کا رنگ جھلتا ہے۔ غربت کی وجہ سے ریاست خیر پور کی مالی حیثیت بہت غیر اطمینان بخش ہے۔ ملک اور حکومت کی تقسیم جا گیر دارانہ نوعیت کی ہے اور کئی سرداروں کو اراضیاں دی گئی ہیں۔ امیر کی بس اتنی ہی آمدی ہے کہ وہ بڑی سانی سے اپنے اور اپنے خاندان کے اخراجات برداشت کر سکے۔ بلکہ اکثر و پیشتر سے اپنے اخراجات کے لیے معقول رقم کی وصولی کے لیے کافی ذلت برداشت کرنی پڑتی ہے۔ اسی وجہ سے دربار خیر پور اپنے عوام کے ساتھ بالخصوص شمالی سندھ کے ہندوؤں کے ساتھ ناروا اسلوک اختیار کرتا ہے۔

خیر پور زرخیز میدان کے وسط میں واقع ہے۔ اور جب روہڑی سے دریا کے کنارے کنارے یہاں آیا جائے تو راستے میں بہت سے باغات پڑتے ہیں۔ جہاں پر سنده کی تھکادینے والی دھوپ سے بچنے کے لیے سایل جاتا ہے۔ خیر پور میں کوئی ایسی بات نہیں کہ اسے دارالحکومت کہا جائے مساوائے تقسیم ملک کے۔ بلکہ جب سے سنده کے امیر نے یہاں رہائش اختیار کی ہے تب سے تو اس پر اور بھی کم توجہ دی جاتی ہے۔ ان کی رہائش گاہ شہر کے وسط میں چھوٹا سا منٹی کا بنا ہوا قلعہ ہے۔ اس کی حدود بھی بہت مختصر ہے اور اتنی بھی نہیں ہے کہ کافی تعداد میں (یعنی 17) سردار یہاں پر رہ سکیں۔ بلوچی تو ویسے بھی اس حوالے سے کوئی خاص رکھا وہ نہیں رکھتے۔ خاندان تالپور کی اس شاخ نے اپنے اجداد کے بہت سے قدیم اطوار اور رسوم و رواج کو دربار کے علاوہ گھر بیلوامور میں بھی آج تک برقرار رکھا ہوا ہے۔ یہاں کی عظمت کی علامت خیال کیے جاتے ہیں۔ مگر ان کا خزانہ مضبوط ہونے کے باوجود بھی اس قابل نہیں ہوتا کہ ان کی بہت سی روایات کو پورا کر سکے۔

خیر پور کے تالپوروں کا سربراہ میرستم ولد میر سہرا باب ہے (جس کا اوپر تذکرہ ہو چکا ہے اور جسے شاہی سنده کا یہ علاقہ فتح علی نے جا گیر میں دیا تھا) وہ نرم مزاج بوز حاضر ہے۔ اور بہت اعلیٰ اقدار کا حامل ہے۔ وہ اتنا آزاد خیال ہے کہ ریاستی معاملات خود طے کیا کرتا ہے۔ حالانکہ اصل میں وہ سب ہی دوسروں کے ذمے ہوتے تھے مگر صرف ایک ہوشیار اور چالاک شخص کے۔ یہ شخص اس کا وزیر فتح محمد غوری ہے۔ میرستم کا بہت بڑا خاندان ہے اور اس کے بیٹوں کی تعداد ہی آٹھ سے کم نہیں ہے۔ وہ اپنے ہی دربار میں سازشوں کا شکار ہوتا رہتا ہے اور اپنے آخری ایام میں اپنے بچوں کے درمیان ناقلتی کے شیج بوکر تباہی کی راہیں تیار کر رہا ہے۔ پورے سنده میں اس امیر جیسا بامقصداً اور غیر جارح کردار کا حامل شخص مانا مشکل ہے۔ وہ صرف اپنی عمر کی وجہ سے کمزور ہو گیا ہے۔ اس کے بال بھورے ہیں اور وہ بہت مہربان معلوم ہوتا ہے۔ سب ملنے والوں سے اچھے طریقے سے ملتا ہے۔ البتہ اس نے حکومتی اور ریاستی امور کی جانب بڑی غفلت کا مظاہرہ کیا ہے۔ اور جن لوگوں کے ہاتھ میں اس نے باغ دوڑ دے رکھی ہے ان لوگوں نے اپنی کوتاه نظری اور رخود غرضی کی وجہ سے اس کے لیے بہت سی مشکلات پیدا کر دی ہیں اور خاندان میں بھی اس کے

لیے بڑے مسائل پیدا ہو گئے ہیں۔ باہمی عدم اعتماد، تنازعات، حسد و رقابت اور خاندانی جھگڑوں کی وجہ سے خیر پور کا حکمران خاندان جنوبی سندھ میں حکمران اپنے بھائیوں کا پوری طرح سے دست گفر ہے۔ بعد کے حالات تو بہت ہی بدتر ہو گئے ہیں۔ یہ حق ہے کہ میر رستم کو اس کے درباری اور اس کے عوام کے تمام طبقات بہت پیار کیا کرتے ہیں اور اس کا بہت احترام کیا کرتے ہیں۔ مگر یہاں پر ایک ایسے حکمران کی ضرورت لازمی امر ہے کہ جو سارے معاملات کو سنبھال سکے۔ کوئی بوڑھا شخص تو اس طرح کا کردار ادا ہی نہیں کر سکتا اور اس کے دربار میں کچھ ایسے لوگ بھی ہیں جو پورے سندھ کے اندر سب سے زیادہ بے چین ہیں اور بخشش یا رقابتی کردار کے حامل ہیں۔ اس کا نتیجہ خاندان میں افتراق کی شکل میں سامنے آیا ہے۔ جب بوڑھا سردار فوت ہو جائے گا، ایسا ہی فطرت کا تقاضا ہے جو جلد ہی وقوع پذیر ہوتا نظر آتا ہے۔ تو خیال یہ ہے کہ اس کی جانشینی کا مسئلہ برطانوی حکومت کے سابقہ انتخابات کے مطابق حل کرنے کے لیے حیدر آباد کے حکمرانوں کو ہی مداخلت کرنی پڑے گی۔ شاید اس کے چھوٹے بھائی کو آگے لا یا جائے گا جو پہلے ہی شیر کی مانند اپنے حصے پر نظریں گاڑھے ہوئے ہے۔ اس کا اگلا بھائی میر مبارک 1839ء میں فوت ہو گیا ہے اور اپنے پیچھے اس نے پانچ بیٹوں پر مشتمل بڑا گھرانہ چھوڑا ہے۔ جن میں سے سب سے بڑے نصیر خان نے اپنے باپ کی جائیداد کے بڑے حصے کو ترکہ میں حاصل کیا ہے اور اپنے بھائیوں کے لیے معقول و ظیفی جاری کر دیئے ہیں۔ غلام حیدر ولد میر طرہ بھی اسی خاندان کا رکن تھا۔ لیکن اس کا چھوٹا بھائی میر علی مراد خاندان خیر پوری کا سب سے منفرد کردار ہے۔ لامحدود اولو العزمی اور بڑے بڑے داؤ پیچوں کے امتراج نے اس کو قابل ذکر صلاحیت کا حامل بنادیا ہے۔ اس شہزادے نے ہمیشہ آزادی سے متعلق اپنے مقصد میں ہمیشہ استقلال اور ثابت قدمی دکھائی ہے۔ میر علی مراد خوبصورت ہے۔ اس کا رنگ البتہ ذرا سانولہ ہے اور تقریباً چالیس سال کا ہے۔ کہا جاتا ہے کہ اس کی ماں بلوجوں کے مری قبلیے سے تھی۔ اسی بناء پر اس کے خدوخال ذرا اتیازی معلوم پڑتے ہیں۔ یہ سردار میریان، باوقار اور باصلاحیت نظر آتا ہے۔ لیکن یہ جام کا بہت عادی ہے اور ایسے تمام نئے کرتا ہے جو قرآن کی رو سے منسون ہیں۔ البتہ اس عادت نے ابھی تک میر کی صحت یا اس کے کردار کو متاثر نہیں کیا ہے۔ اسے اپنی جوانی پر غرور ہے۔ اس کا ذہن بھی صاف سترہ ہے۔ وہ

تھا حال اپنے وقار کو پیش آنے والے مسائل سے نبرد آزمائہ سکتا ہے۔ میر علی مراد ہر اس شخص سے حسد کرتا ہے جو اس کے معاملات میں مداخلت کرے۔ وہ اس بلوچی خاندان سے الگ تھلک ہی دکھائی دیتا ہے جس کی شاخیں حیدر آباد اور خیر پور پر حکمرانی کر رہی ہیں۔ اس کے کارندے کارداڑ ساتھی اور دیگر اہل معاملہ سب غیر ملکی ہیں اور اس کی ساری فوج جوزیاہ تر پیڈل پر مشتمل ہے وہ ہندوستان، کابل، پنجاب اور بہاولپور کے لوگوں سے تیار کی گئی ہے۔ بلوچی جا گیرداریت اس کے نظام کا ثانوی حصہ ہے اسی لیے وہ اپنے ملک کے رواجات پر قائم ہے اور اپنے دیگر بھائیوں کی نسبت متاز حیثیت کا حامل ہے۔ اس بات کا آسانی سے اندازہ لگایا جاسکتا ہے کہ اولو العزمی نے ہی علی مراد کو اس بات پر اکسایا ہے کہ وہ حکومت کے امور اور اجداد کی روایات سے قطعاً مختلف و مخالف حکمت عملی اختیار کرے۔ اور اسی لیے غالباً اسے حیدر آباد یا خیر پور کے درباروں میں ناجاہی کا سامنا کرنا پڑا ہے کیونکہ اس نے فوج میں سارے ہی غیر ملکی بھرتی کیے ہیں۔ اس کے منصوبے مشکل سے ہی کامیاب ہو سکتے ہیں۔ البتہ وہ برطانوی حکومت کے بھی قریب آنا شروع ہو گیا ہے۔ یوں اگر اس کے نظریات کی صحیح راہنمائی کی جائے تو یہ نظریات نہ صرف شوری ہو سکتے ہیں بلکہ ان کا نتیجہ بھی شوری ہی نکلے گا۔ میر علی مراد کا اہم کام شہر دیجی (Digi) پر قبضہ کر لینا ہے وہ قلعوں کا مجموعہ ہے اور اس کی بہت نگرانی کی جاتی ہے۔ سندھ میں ہمارے داخلے کے بعد بہت عرصہ گزرنے کے باوجود میر نے کسی بھی برطانوی افسر کو اپنے قلعوں میں داخل ہونے سے منع کیا ہے۔ یہاں تک کہ خیر پور کی شہزادی کے ساتھ اپنی شادی کے موقع پر بھی امیر نے جب دیجی کی سیر کرائی تو ہر قلعہ سے ہمارے نمائندے اور اس کی جماعت کے لیے سلامی کی تو پیس داغی لگیں مگر تب بھی اس نے اپنی طاقت پر شہر نہ ہونے دیا۔ اس وقت اس نے اپنے رہائش گاؤں کے نزدیک اپنے مہمانوں کی بڑی تواضع کی مگر افواج اور خزانے سے بھرے ہوئے اپنے اس مرکز پر کسی اجنی نظر کو کسی بھی قسم کی جا سوئی کا موقع نہ دیا۔ میر علی مراد کا یہ نظام کہ جس نے برطانویوں کو بھی متاثر کیا ہے نہ تو ہماری حمایت میں ہے نہ ہی ہمارے خلاف ہے البتہ ہماری جانب اس کا ایسا منفی کردار ہے کہ جس سے وہ اپنی آزادی کو تقویت پہنچاتا ہے۔ نیز اس نے ان تمام اجنبیوں کو پورے عزت و احترام سے نوازا جنہوں نے اس کے ساتھ ملاقات کی۔

سندھ کے سرداروں کا طرز رہائش اور ان کے گھر بیلو اخراجات کلیتاً ان کے کردار اور ان کی عادات سے متعلق ہیں۔ ان میں اکثر ان کی آبائی باتیں شامل ہیں۔ کسی مسلمان شہزادے کے گھر بیلو امور اخفاۓ راز میں ہی رہتے ہیں اور ان کے بارے میں صرف قیاس ہی لگایا جاسکتا ہے۔ البتہ بعض اوقات کسی فعل کی زیادتی اس کا انکشاف کر دیتی ہے۔ اس طرح کی کوئی ایک مثال تاپوروں کی ابتدائی تاریخ میں بھی بیان ہوتی ہے لیکن اس چیز کا براہ راست مشاہدہ کبھی نہ کیا گیا ہے۔ سندھ کے امیروں کے خاندانوں کے وہ حصے جہاں پر ان کی بیویاں اور دیگر عورتیں ہوتی ہیں وہاں جانا منسون ہے۔ گوکہ وہاں کوئی زیادہ پہرہ نہیں لگایا جاتا ہے لیکن اس کے بارے میں کچھ پختہ نہیں چل سکتا۔ ازدواج کی قانونی تعداد (یعنی چار بیویاں فی کس) سے ہٹ کر کنیز عورتوں کی معقول تعداد زنان خانے میں ہوتی ہے۔ مگر ان سے پیدا ہونے والے بچوں کو مار ہی دیا جاتا ہے۔ تاکہ اعلیٰ نسبی میں رکاوٹ نہ آئے اور ناجائز اولاد کی تعداد کم سے کم رہے۔ امیروں کی اپنی شادیاں ہم پلہ بلوچی خاندان میں ہوتی ہیں اسی طرح وہ اپنی بڑی کیوں کی بھی شادی کرتے ہیں۔ ہم پلہ بلوچی خاندانوں میں مری قبیلہ اور دیگر قبیلے شامل ہیں ان قبیلوں کو دیگر قبائل کے درمیان منفرد مقام حاصل ہے۔ بڑکوں کو حرم میں تربیت دی جاتی ہے اور حرم سے وہ بڑ کے قب، ہی قطعہ تعلق کرتے ہیں کہ جب ایک خاص عترتک پیغام جائیں یا دربار میں آنا جانا شروع کر دیں۔ تعلیم میں قرآن کی تعلیم اور محمد و دطور پر دربار میں بولنے والی فارسی کی تعلیم کے علاوہ چند عام نظموں کا یاد کرنا پڑھنا شامل ہے مثلاً حافظ یاسعی کے دیوان۔ اس سے اندازہ ہوتا ہے کہ سندھی سردار بالکل ان پڑھ ہیں اور اپنے ملک کی معلومات بھی نہ ہو سکنے کی وجہ سے جاہل ہیں، اس ضمن میں تاپور خاندان کی اگلی نسلیں بھی اپنے اجداد سے بالکل مختلف نہ تھیں اور نہ انہوں نے کسی اصلاح کی کوشش کی۔ خاص طور پر حیدر آباد میں ان لوگوں کا ساخت رویہ ان کو اپنے آباء سے وراثت میں ملا ہے۔ ان کے ذوق میں تبدیلی لانے کے لیے کئی کوششیں کی گئیں جن میں یورپ کی آسائشی اشیاء اور گھر بیلو فرنچیز میں زیباش کا استعمال وغیرہ شامل ہے۔ مگر سب ناکام رہیں۔ ہماری مصنوعات جو مختلف اوقات میں ان کو تحفے میں دی گئیں تھیں۔ وہ تعداد میں کبھی ایک سے زیادہ مبنگواٹی ہی نہ گئیں اور نہ ہی کبھی کامباڑ کے طور پر کھنے کی اجازت دی گئی۔ انہوں نے ہتھیاروں اور گھوڑوں کے لیے کسی قدر چستی

وکھائی مگر اس معاملے میں بھی فارس، ترکی اور دیگر ممالک سے تلواریں اور بارود خریدنے پر اکتفا کیا۔ ان چیزوں کا ان کے پاس بہت بڑا خزانہ ہے۔ گوکہ اس ملک کا کوئی بھی فرد واحداً پنے قبضے میں تلوار یا توڑے دار بندوق نہیں رکھ سکتا لیکن وہ یہ چیزیں امیروں کو فروخت کر سکتا ہے۔ خراسان اور قلات سے بہترین گھوڑے یہاں آتے ہیں۔ اور اچھی نسل کے جانوروں کی اچھی قیمت ادا کی جاتی ہے۔ مکران کے سواری والے اونٹ یا پھر مارواڑ کے اونٹ بھی بڑی اہمیت کے حامل ہیں۔

سنده کے امیروں کا لباس بلوجی ہونے کی وجہ سے کافی امتیازی معلوم پڑتا ہے جبکہ ان کے عوام یہ چیزیں مہنگی ہونے کی وجہ سے خریدنی نہیں سکتے۔ سندهی امیروں کے لباس جن چیزوں پر مشتمل ہوتے ہیں ان میں سب سے زیادہ حیثیت والی چیزیں مہنگی لئکی، کشمیری چادر اور وہ پنکا ہے جو کمر پر باندھا جاتا ہے۔ دوسرے نمبر پر ان کے سامان میں ٹوپی کو بڑا مقام حاصل ہے جس کو امیر سونے اور چاندی کے اجزاء سے سجا کر اوزھتا ہے۔ تیسرا نمبر پر تلوار اور نیام ہیں۔ یہ سونے سے پر ہوتی ہیں اور ان کی بڑی اہمیت ہے۔ ڈھالیں بھی اسی دھات کی بنی ہوتی ہیں۔ امیر انگوٹھی کے علاوہ اور کوئی زیور استعمال نہیں کرتے۔ مسلمان عام طور پر ان چیزوں کو استعمال کرتے ہیں۔ فوجی لوگوں کے لیے تھیار ہی اس کا ذاتی زیور خیال کیا جاتا ہے۔ سردی کے موسم میں اس لباس میں ذرا موٹے سے بڑے کوٹ کا اضافہ ہو جاتا ہے۔ یہ کوٹ ہمیشہ زرق برق نویست کا ہوتا ہے یا پھر چوڑے کپڑے کا جیکٹ بنایا جاتا ہے۔ جنگل میں کھلیل کے لیے جاتے وقت گھرے ہرے رنگ کی ٹوپیاں اوزھی جاتی ہیں تاکہ جنگل کے رنگ سے مشابہت رہے۔ سفر کے دوران چڑے کے بڑے بڑے جوڑے پہنے جاتے ہیں۔ ایسا ایرانی زیبا کش میں شامل ہے۔

سندهی امیروں کے نزدیک معيشت کوئی اہم چیز نہیں ہے۔ طلوع آفتاب سے (یعنی مشرق میں یہ روانی ہے کہ دن میں تمام دنیاوی امور سر انجام دے دیئے جائیں) چاشت کے وقت تک جو ہمارے ناشتے کا وقت ہے۔ ریاست کے مختلف امور سر انجام دیئے جاتے ہیں مثلاً خفیہ امور طے کرنا، درخواستوں کو وصول کرنا اور ان کے جوابات تیار کرنا، مالیات کی روپورٹیں تیار کرنا اور خط و کتابت کرنا۔ دن کا گرم حصہ گھر کے اندر ونی حصے میں بسر کیا جاتا ہے اور کم از کم تین یا چار گھنٹے سونے میں لگائے جاتے ہیں۔ غروب آفتاب کے وقت نماز کے بعد ہر امیر کھلا دربار منعقد کرتا

ہے۔ اس کو مجلس یا تقریب خیال کرتے ہوئے ریاست کے تمام افسران، تمام سردار اور ان کے ساتھی وغیرہ دربار میں آتے ہیں یہ امیر کی کھلے بندوں تعظیم کرنے کا اچھا موقع ہوتا ہے۔ اس دوران اس سے درخواستیں کی جاتی ہیں اور کسی بھی عوامی یا ذاتی مسئلے کی زبانی اطلاع دی جاتی ہے۔ تقریباً سات یا آٹھ بجے دربار ختم ہو جاتا ہے اور اس وقت امیر پھر سے اندر چلا جاتا ہے۔ یا پھر بعض موقعوں پر قصہ گویوں یا شاعروں سے ان کی باتیں سنتا ہے یا پھر عورتوں کا ناج دیکھتا ہے۔ جسمانی ورزش کو بھی صحت کے لیے ضروری خیال نہیں کیا جاتا۔ نیز ماسوائے شکار کے یا پھر بزرگوں کے مزارات پر جانے یا اپنے اجداد کی قبروں پر جانے کے علاوہ سندھ کے امیر اپنے قلعے سے کبھی نہیں نکلتے۔ ہم وقت ان تک رسائی ہو سکتی ہے۔ شکایات پر تحقیق کر کر فوراً اس پر کاروائی کی جاتی ہے۔ یا الگ بات ہے کہ وہ حکمران کے فرض کے لازمی جزو سے الگ رہتے ہیں۔ یعنی ذاتی طور پر کبھی تفہیش نہیں کرتے اور نہ کبھی ملک کا دورہ کرتے ہیں یوں وہ اپنے عوام کی حوصلہ افزائی نہیں کر پاتے۔

اگرچہ سندھی امیر اپنے مذہبی معاملات میں بہت سخت دکھائی دیتے ہیں مگر چونکہ وہ شیعہ مذہب کے پیغمبر کار ہیں لہذا وہ اس عقیدے کے حوالے سے بالکل لا علم ہیں کہ جس کی ابتداء کا وہ دعویٰ کرتے ہیں اور نبی کریمؐ کے ارشادات کے بارے میں ان کی معلومات محض مشہور چند آیات کو یاد کرتے تک محدود ہے۔ تمام مذہبی امور کی انجام دی سریدوں کے پر دے ہے۔ ان کا حیدر آباد میں سربراہ فدائی الدین ہے جو کابل سے آیا ہے۔ اور اس کی زرعی جا گیر و دولت ان بلوچی سرداروں کے مساوی ہے۔ اس کے ساتھ پانچ ہزار مرید بھی ہیں جو اس کا ہر حکم ماننے کو تیار ہیں۔ جرامیر کے پاس اس طرح کا ایک رازدار ضرور ہوتا ہے جس کے فرائض بہت ہلکے ہوتے ہیں مگر اس کا اثر ورسخ اور شہرت بہت ہوتی ہے۔ یہ لوگ بہت تشدد پسند اور عدم رُوا در ہیں جس کی وجہ سے اس ملک سے ہندوؤں کی بہت بڑی تعداد ہجرت کر کے چلی گئی۔ مگر ابتدائی تالپور سرداروں کی عدم رواداری اب بہت ہی کم رہ گئی ہے۔ البتہ بعض لوگ لاعلمی میں یہ خیال کرتے ہیں کہ فلاں شخص نے جو مذہب تبدیل کر لیا ہے تو وہ دوسرے مذہب والوں نے اسے قبول کر لیا ہے خواہ وہ جبراً مذہب تبدیلی ہوا و محض ظاہری یا پھر نیک نیتی سے کی گئی ہو۔ اسی طرح سے اگر کوئی ساہبو کا ر

امیروں کی ناراضگی کا شکار ہو جائے اور دربار میں پیش ہونے کے لیے کہا جائے تو وہ اس کے لیے امیروں کی عدم رواداری کے نتیجے میں ظاہر ہونے والے تشدد سے بچنے کا تھی ایک طریقہ ہوتا ہے تاکہ بڑی رقم کی ادائیگی سے بھی بچ جائے۔

اس حکمران خاندان کے بانی نے ایک شاعر بھی ملازم رکھا ہوا تھا جو لافانی اشعار کی شکل میں ان کی تعظیم و شان و شوکت بیان کیا کرتا تھا جیسا کہ بڑے بڑے فارسی شاعری کے دیوان ظاہر کرتے ہیں جیسے ”شاہ نامہ“ یا ”تاریخ بادشاہیان“ جو فردوسی نےنظم کیا تھا۔ البتہ سندھ میں اسے ”فتح نامہ“ یا ”فتحات کا بیان“ کا عنوان دیا گیا ہے۔ ابتدائی تالپور سرداروں کی اس میں بہت تعریفیں کی گئی ہیں جبکہ کلمہوڑوں کی اچھی طرح سے نہ ملت کی گئی ہے۔ بعد ازاں یہ کمزوری کافی حد تک اہمیت کی حامل ہو گئی اور جس کسی کو بھی دربار میں اعلیٰ مقام حاصل کرنا ہوتا یا کوئی بھی دوسرا عہدہ حاصل کرنا ہوتا تو وہ اسے بغیر زبردست خوشامد کے حاصل نہیں کر سکتا تھا۔ امراء سندھ نے خود مختار حکمرانوں کی حیثیت سے جو اعزاز حاصل کیے ہیں اور جو فترتی خط و کتابت اور سرکاری دستاویزات میں ظاہر ہوتے ہیں وہ سب وہی ہیں جو ہندوستان میں سب سے اعلیٰ اعزاز کے حامل ہیں۔ البتہ سندھی زبان میں تعظیم کی سب سے اہم اصطلاح ”سائیں“ ہے جس سے ہندوستان میں ”صاحب“ یا ”شریف“ آدمی مراد ہوتی ہے اور ملک کے تمام طبقات میں یہی اصطلاح استعمال ہوتی ہے۔

”سندھی امراء“ میں درجہ بندی کے حوالے سے سندھ کے امیر اس ترتیب سے ہیں: نصیر خان (اس کے دوڑکے ہیں) اس کے بھتیجے شہزاد خان اور حسین علی خان، اس کے رشتے دار میر محمد خان اور میر صدر (دو بیٹے آگے) خیر پور میں میر رتم خان (8 بیٹے اور 8 پوتے اس کے آگے) اس کا بھتیجا نصیر خان (اور اس کے چار بھائی جو میر مبارک کے لڑکے ہیں) علی مراد خان اور چاکر خان، میر پور میں شیر محمد خان یہ سب ہی بلوچیوں میں تالپور قبیلے سے تعلق رکھتے ہیں۔

ان سرداروں کی عمومی خصوصیات سے ہم اس نتیجے پر پہنچتے ہیں کہ وہ نیم جوشی پن کے حامل اور جاہل ہیں اور جہالت کی وجہ سے وہ ان غلطیوں کے بھی سزاوار ہیں کہ جن کا ان پر ازالہ عائد کیا جاتا ہے بلکہ یہ چیزیں توہر معاشرے کے اس دور میں اور اس سطح پر ہر جگہ نظر آتی ہے۔ پس اتنے

زرنیز اور عمدہ ملک کہ جس کی خصوصیات مزید مہذب اور اچھے حکمرانوں کے حامل ہونے سے اور بھی زیادہ بڑھ سکتی ہیں وہ ان حکمرانوں کی خود غرض اور رشوت خوری کی وجہ سے قربان کی بھینٹ چڑھ رہی ہیں۔ صنعت و حرفت پر بے جا نیک عائد کیے گئے ہیں جس کی وجہ سے ذرائع آمدنی اس خراب حکومت کی جیتی جا گئی غلطیوں کی شکل میں ظاہر ہو رہے ہیں۔ اس سے یہ بھی ثابت ہوتا ہے کہ یہ لوگ کتنا کوتاہ اور غلام نظام چلا رہے ہیں کسی مفتوحہ ملک کے جا گیر دارانہ سرداروں کی حیثیت سے یہ لوگ اپنی جہالت اور حشی بربریت کا ثبوت فراہم کرتے ہیں۔ ان کو کسی طرح کی حکومت سازی کا علم نہیں ہے اور ان کے اپنے حقوق و احتجاقات و اختیارات کے علاوہ وہ اور کچھ نہیں جانتے۔ چنانچہ سنہ ہی امیروں کی واحد منزل یہ ہے کہ خزانے بھرو اور اپنی زندگی سے لطف اندوز ہو اور جتنی بھی اصلاحات اور ترقی کی باتیں ہیں ان سب کو اپنے معاملات میں مداخلت سمجھتے ہوئے سب سے زیادہ وحشیت کے حامل فیصلے صادر کرو۔ اگرچہ وہ لوگ کسی طرح سے بھی ظالم نہیں ہیں۔ کیونکہ وہ حکمران ان مطلق کے محض اسی ایک عامی پر مذمت ظلم سے بری الذمہ ہیں۔ مگر وہ ضرورت کے پیش نظر اپنے عوام پر استبدادی اور یکطرنہ فیصلے ضرور عائد کرتے ہیں اور عوام کی حالت تو موجودہ حکومت کی مدت بڑھنے کے ساتھ ساتھ اور بھی دگر گوں ہوتی جا رہی ہے۔ غیر مشتبہ تو حاتم اور غیر ملکی اتحاد ان سب چیزوں سے تو یوں لگتا ہے کہ اب ان کی خود مقارتی کا دور گزرا ہی چلا ہے کیونکہ دوسری سلطنتیں اب ان کی پرواہ نہیں کرتیں اور انہیں سے بھی بعض اب قصہ پار یعنی ہو گئی ہیں ان سرداروں کی انглаط سے قطع نظر ان کی ذاتی خصوصیات ان کی اندر ورنی خوبیوں سے مزین ہیں جو ہمیشہ سے شرق میں پائی جاتی ہیں مثلاً مہمان نوازی، شہرت، احترام و عزت، سرکاری امور اور ذاتی دوستی کے سلسلے میں ہمارے چند ایک جو بر طالوی افسران ان کے قریب تر جانے کا موقع حاصل کر چکے ہیں وہ ان سے بہت متاثر ہوئے ہیں اور بڑے اچھے خیالات کا اظہار کیا ہے۔ ان کے دربار میں ہماری ابتدائی ملاقاتوں کے وقت کی صاف گوئی اور دیگر اشیاء کی چاہت کے بچپنے کے پیش نظر ہمارے دل میں ان کی جانب جو تو ہیں آمیز احساسات پیدا ہو گئے تھے وہ بعد کے برسوں میں بہتر احساسات سے بدل گئے جو ہمارے آزاد خیال نقطہ نظر کا نتیجہ تھے۔ سنہ کے امیروں کے بارے میں اگر ہم کوئی فیصلہ دیں، خواہ وہ ان کے بطور حکمران ہونے کے بارے میں

دیا جائے یا پھر ان کی ذاتی شخصیت کے حوالے سے تو ہمیں ایک بہت ہی اعلیٰ اور تہذیب یافتہ قوم کے ارکان ہونے کی حیثیت سے نہیں سوچنا چاہیے بلکہ اس برابر اور غیر تہذیب شدہ معاشرتی کیفیت کے بارے میں آزاد خیالی کے ساتھ سوچنا چاہیے۔

تالپوروں نے اقتدار پر قابض ہونے کے بعد اپنے پیش روؤں کی بہت ساری دولت حاصل کی (کلہوڑوں کو ہمیشہ امیر خیال کیا جاتا رہا ہے کیونکہ وہ بہت حاصل وصول کیا کرتے تھے) اور یوں کثیر خزانے کے مالک بن بیٹھے خاص طور پر حیدر آباد کے حکمران۔ البتہ خیر پور کے حکمران اسے شان و شوکت سے ذرا دو رہی ہیں۔ حیدر آباد کے شاہی برجوں کے بارے میں خیال ہے کہ یہاں پر امیروں کی دولت محفوظ ہے اسی طرح سے عمر کوٹ کا قلعہ بھی کہ جو کلہوڑوں نے اسی مقصد کے لیے بنایا تھا۔



## سنڌي ومهما جر شناخت - تضادات واشتراك

ڈاکٹرمبارک علی

تاریخ میں قومیں آپس میں برس پیکار رہی ہیں۔ ان میں سیاسی تصادم کے ساتھ ساتھ معاشی و سماجی طور پر بھی کشمکش رہی ہے۔ جب قومیں آپس میں متصادم ہوئی ہیں تو اس کی دو شکلیں رہی ہیں۔ ایک تو قوم فاتح کی شکل میں آتی ہے جب وہ فوجی طاقت و قوت سے دوسرا قوم کو شکست دے کر اپنا مفتوح بنالیتی ہے۔ اس صورت میں اکثر اس کے تاریخی و رشد کو ختم کر کے اپنی بالادستی قائم کرتی ہے اور اپنا کلپر اور زبان کو اس پر مسلط کرتی ہے۔ لیکن یہ بھی ہوتا ہے کہ اپنی سیاسی بالادستی کے باوجود وہ مفتوح کلپر سے سیکھتی بھی ہے اور اس کے کچھ اثرات کو قبول بھی کرتی ہے۔

دوسرا صورت یہ ہوتی ہے کہ ایک بڑی تعداد ترک وطن کر کے دوسرے علاقوں میں جاتی ہے۔ اس صورت میں بھی نئے آنے والوں اور قدیم باشندوں میں تصادم ہوتا ہے۔ لیکن وقت کی ضرورت اور تقاضوں کے تحت ان میں اشتراك کا عمل بھی جاری رہتا ہے۔ یہاں تک کہ ان کے ملاب سے ایک مشترک کلپر پیدا ہوتا ہے۔ یہاں بھی ہم دو صورتوں کو دیکھتے ہیں۔ اگر مقامی آبادی کلپر کے لحاظ سے کمزور ہوتی ہے تو اس صورت میں اسے ایک طرف کر دیا جاتا ہے۔ اگر اس کے کلپر کی جزیں مضبوط ہوتی ہیں تو اس صورت میں اسے مساوی یا غیر مساوی طور پر شریک کر لیا جاتا ہے۔

تاریخ میں اس کی کئی مثالیں ہیں۔ مثلاً ہندوستان میں آریاؤں کی آمد۔ اب یہ بات پا یہ ثبوت کو پہنچ گئی ہے کہ آریہ ہندوستان پر حملہ آور نہیں ہوئے تھے بلکہ مختلف وقتوں میں گروہوں اور جماعتوں کی صورت میں ہجرت کر کے آئے تھے۔ لہذا ان آنے والوں اور یہاں کے مقامی باشندوں یعنی دراوزوں میں جنگیں بھی ہوئیں، سماجی و معاشی طور پر تصادم بھی ہوا، مگر اس کے ساتھ

ہی آہستہ روی کے ساتھ ان دونوں میں ثقافتی اشتراک بھی ہوا، جس کے نتیجہ میں دراوزہی روایات اس تہذیب کا حصہ بن گئی کہ جواب دیدوں کی تہذیب کہلاتی ہے۔ اب تک تصور یہی تھا کہ آریاؤں نے دراوزہوں کو جنوب میں دھکیل دیا اور خود مکمل طور پر ہندوستان پر قابض ہو گئے، مگر اب تحقیق کے ذریعہ ان دراوزہی عناصر کی نشاندہی کی جا رہی ہے جنہوں نے قدیم ہندوستانی تہذیب کی تشكیل میں حصہ لیا۔

دوسری مثال ہمارے سامنے یورپی اقوام کی ہے کہ جنہوں نے امریکہ، آسٹریلیا اور نیوزی لینڈ پر قبضے کیے اور وہاں کی مقامی آبادی کو ان کی زمینوں سے محروم کر کے انہیں "محفوظ علاقوں" میں منتقل کر دیا۔ عمل بھی پر امن طریقہ سے نہیں ہوا بلکہ اس میں شدید مزاحمت اور قتل و غارت گری جاری رہی یہاں تک کہ مقامی آبادی لگت گئی اور ان کی مزاحمت کی قوت ختم ہو گئی۔ ان ملکوں میں یورپی تہذیب نے بالادستی حاصل کر کے مقامی تہذیب اور پچھر کو تفتریبا ختم کر دیا اور شعوری طور پر یہ کوشش کی کہ مقامی لوگوں کو یورپی تہذیب میں ضم کر دیا جائے۔

اس تاریخی پس منظر کو ہم میں رکھتے ہوئے ہندوستانی تاریخ میں مسلمان حملہ اور وہوں کے اثرات کا مطالعہ کرتے ہیں تو یہ بات واضح ہوتی ہے کہ سندھ اور شمالی ہندوستان میں جو مسلمان فاتحین آئے انہوں نے اپنے پچھر کی بالادستی تو قائم رکھی، مگر مقامی پچھر کو ختم نہیں کر سکے کیونکہ اس کی جڑیں بہت گہری تھیں۔ جنوبی ہندوستان کے جہاں وہ بطور تاجر کے آئے وہاں انہوں نے مقامی پچھر کو اختیار کر کے خود کو اس میں ضم کر لیا۔ اس لیے فتحیں، تاجریا سیاسی و معاشری اور ثقافتی مہاجریوں کی ذہنیت میں فرق ہوتا ہے۔ فتحیں اپنی قوت و طاقت کی وجہ سے خود کو بالاتر سمجھتا ہے، بلکہ رضا کارانہ یاد باؤ کے تحت آنے والے ذاتی طور پر مقامی پچھر کو تسلیم کرنے کے لیے تیار رہتے ہیں۔

اب ہم تقسیم کے بعد اس تاریخی عمل کا ترجیح کرنے کی کوشش کریں گے کہ جو ہندوستان سے مہاجرین کی آمد کی شکل میں سندھ میں ہوا۔ اگرچہ یہ آنے والے فتحیں نہیں تھے بلکہ ان میں سے اکثر سیاسی فسادات کے نتیجہ میں یا ملازمت کی غرض سے آئے تھے۔ عکران میں وہ رہنماء بھی شامل تھے کہ جو یہ سمجھتے تھے کہ پاکستان کا وجود ان کی تحریکوں اور کوششوں کی وجہ سے عمل میں آیا ہے۔ اس لیے اس ملک پر ان کا حق ہے۔ یہ ایک فاتحانہ ذہنیت تھی کہ جس کا اظہار یورپ کریں، فوج اور انتظامیہ کے عہدیداران کی جانب سے ہوا۔

چونکہ نئے آنے والے اپنے ساتھ روایات و اقدار اور ساتھ ہی میں اپنے وطن کی یادیں بھی

لائے، اس لیے ان میں شافتی برتری کا احساس بھی تھا۔ کیونکہ سندھ کے شہروں سے ہندو یا عیلم یافتہ طبقہ آہستہ آہستہ جا چکا تھا اور ان کے مقابلے میں سندھ کا دیہاتی لکھر تھا کہ جس پر وڈیروں کا تسلط تھا۔ لہذا شہروں کی آبادی میں نئے آنے والوں کی اکثریت ہو گئی۔ انہوں نے جلد ہی شہر کی شکل و صورت بدل ڈالی۔ محلوں، شاہراہوں اور عمارتوں کے نام وہ رکھے گئے کہ جن کا سندھ سے کوئی تعلق نہیں تھا۔ سندھ کے شہر سندھ کے لوگوں کے لیے اجنبی ہو گئے۔

اس نئی صورت حال نے سندھ کے مقامی باشندوں میں عدم تحفظ کا احساس پیدا کیا۔ ان کے ذہن میں یہ سوال پیدا ہونا منطقی تھا کہ کیا انہیں ”ریڈ انڈیز“، بنا کر محفوظ علاقوں میں تو نہیں دھکیل دیا جائے گا۔ اس رو عمل کے نتیجے میں سندھ میں نیشنل ازم ابھرا جس کی بنیاد لکھر پڑتی اور جس کا اہم عنصر سندھی زبان تھی۔ اس نیشنل ازم کا ایک پہلو حارحانہ بھی تھا۔ یہ کسی بھی قسم کے اشتراک پر تیار نہیں تھا اور خود کو سب سے علیحدہ رکھنے پر مصر تھا۔ یہ اپنی سندھی شناخت کو دوسرا اتحانک شناختوں پر ترجیح دیتا تھا۔ یہ اس پر تیار نہیں تھا کہ نئے آنے والوں کو اپنے میں شامل کرے۔ وہ نیشنل ازم کہ جس کی بنیاد لکھر بھی ہوتی ہے وہ دوسری لکھر عناصر کو اس لیے شامل نہیں کرتے ہیں کہ انہیں خطرہ ہوتا ہے کہ اس کے نتیجے میں لکھر کی خالصیت ملاوٹ سے کمزور نہ ہو جائے۔

سندھی اور مہاجر قضاو نے سندھ کے معاشرے کی ساخت کو بدل کر رکھ دیا۔ اس تبدیلی کا اظہار شہر اور دیہات کے درمیان فرق کی صورت میں ابھرا۔ شہر کے رہنے والے اگر ترقی کی علامت تھے تو دیہات والے پس ماندگی کی۔ (آگے جل کر کوئہ ستم اور دیہات کے لوگوں کی مخصوص مراعات نے اس فرق کو اور زیادہ واضح کر دیا) لیکن آج ہم جسے مہاجر کیوں کہتے ہیں ابتدائی دور میں یاں بکھرے ہوئے لوگوں کا نام تھا کہ جو یوپی، بھارت، راجستان اور حیدر آباد کن سے آئے تھے۔ شافتی طور پر بھی یہ ایک دوسرے سے جدا تھے۔ ان کی زبان کا لہجہ بھی مختلف تھا۔ ان میں علاقائی طور پر ایک دوسرے کے خلاف تقصبات بھی تھے۔ پاکستان آنے والوں نے اپنی شناخت مہاجر نہیں بلکہ پاکستانی قرار دی تھی۔ کیونکہ وہ نئے ملک میں اس شناخت کو حاصل کرنے اور اسے پختہ کرنے کی غرض سے آئے تھے۔ اس شناخت کی اہمیت یہ تھی کہ اس کے ساتھ وہ پاکستان کے کسی بھی صوبے میں آباد ہو سکتے تھے۔ ان کی خواہش تھی کہ تمام صوبوں کے لوگ صوبائی شناخت ختم کر کے اس قومی شناخت کو تعلیم کر لیں تاکہ ان میں اور مقامی لوگوں میں کوئی فرق نہ رہے۔ لہذا اہم دیکھتے ہیں کہ اس ابتدائی دور میں صوبائی شناخت کو صوبائی تعصب کہہ کر اس کی نفعی کی

گئی۔

اس کے ساتھ ہی جب ہم سندھی معاشرے کا تجزیہ کرتے ہیں۔ تو ہم اس نتیجہ پر پہنچتے ہیں کہ تقسیم سے پہلے وہ بھی کوئی متحده معاشرہ نہیں تھا۔ اس میں بھی سندھی اور بلوجوں میں اتنک فرق موجود تھا۔ سندھ پر حکومت کرنے کی وجہ سے بلوجوں نے سندھ میں اہم مقام حاصل کر لیا تھا، قبائلی معاشرہ کی وجہ سے ان میں قبائلی اختلافات اور تضادات بھی تھے۔

1950ء کی دہائی سے سندھی اور مہاجر کمیونٹیز میں آہستہ آہستہ تبدیلی آنا شروع ہوئی۔ ون یونٹ (1955) کے بعد سے سندھ میں نیشنل ازم کی تحریک ابھری جس نے سندھ کے بکھرے گروپوں اور جماعتوں کو ایک وحدت میں تبدیل کرنا شروع کیا۔ نیشنل ازم کی بنیاد پلچر پر تھی، لہذا اس عمل میں سندھی اور بلوج ایک ہو گئے۔ اس تحریک کو سب سے زیادہ تقویت ادیپوں نے دی۔ لہذا قوم کی تشکیل کے جو مرحلے ہیں، ان میں سب سے پہلے پڑھ لکھ لوگ آتے ہیں، اس کے بعد یہ جذبہ عام لوگوں میں پھیلتا ہے۔ سندھی زبان نے ان تمام مختلف اخیال لوگوں کو آپس میں ملا دیا۔

سندھ میں آنے والے مہاجرین بھی اس عمل سے گزرے۔ انہوں نے بھی اپنی شناخت کی بنیاد زبان پر رکھی، لہذا ہندوستان کے مختلف علاقوں سے آنے والے اس زبان کی بنیاد پر ایک وحدت بن گئے۔ یہاں تک کہ گجراتی بولنے والے جواب تک سیاست سے دور تھے وہ بھی مہاجر کمیونٹی کا ایک حصہ بن گئے۔

سندھی اور مہاجر کمیونٹی کی اس تشکیل میں دونوں صارفے اہم کردار ادا کیا۔ ایک عدم تحفظ کا جو دونوں کمیونٹیز میں شدت کے ساتھ ابھرا۔ سندھیوں میں یہ احساس مہاجرین کی موجودگی سے ہوا تو مہاجرین میں اس وجہ سے کوہ صوبائی شناخت کے بعد ”غیر ملکی اور بغیر کسی وطن“ کے ہو گئے۔ اگر انہیں قبول نہیں کیا گیا تو وہ کہاں جائیں گے۔ دوسرے 1980ء کی دہائی سے ہونے والے فسادات تھے کہ تشدید دہشت گردی اور خوف و ڈر نے دونوں کمیونٹیز میں طبقاتی اختلافات کو ختم کر کے انہیں ایک دوسرے کے خلاف تحدید کر دیا۔

اس عمل کا نتیجہ یہ ہوا کہ دونوں جانب سے پاکستانی شناخت کمزور ہو گئی۔ اس کی جگہ سندھی اور مہاجر شناخت نے لی۔ ان شناختوں کو پختہ کرنے کے لیے دونوں جانب سے تاریخ کا سہارا لیا گیا اور ایک ایسے ماضی کی تشکیل کی گئی کہ جوان کی شناختوں کو ابھارے اور انہیں تاریخی جواز فراہم

کرے۔ سندھی شناخت نے اپنی جڑیں وادی سندھ کی تہذیب سے شروع کیں۔ تاریخ کی اس تشكیل میں ان کے ہاں ہیروز بھی ہیں تو غدار بھی۔ ہیروغدار کا یہ ذکر اس لیے اہم ہوتا ہے کہ ہر سیاسی تحریک اس کے ذریعہ سے یہ پیغام دیتی ہے کہ جو اس کے ساتھ رہے اور قربانی دی انہیں تاریخ یاد کرے گی، مگر جو اس سے غداری کریں گے انہیں تاریخ معاف نہیں کرے گی۔ تاریخ کی تشكیل کارکنوں کو حوصلہ دیتی ہے کہ وہ تحریک کو کامیاب بنائیں، اور ان کو وارنگ دیتی ہے کہ جو اس سے علیحدہ ہیں یا اس کے مفاد سے جڑے ہوئے ہوئے نہیں ہیں۔ تاریخ کی اس تشكیل میں کچھ کو اہمیت رہی۔ ادب، موسیقی، تعمیرات، لباس اور زبان اس کے عناصر ہے۔ مثلاً لباس کے سلسلہ میں اجرک اور سندھ ٹوپی (جو کہ بلوچی ہے) اہم علمائیں بن کر ابھریں۔

اس کے مقابلہ میں مہاجر شناخت تقسیم ہند کے بعد سے شروع ہوتی ہے۔ ان کا ماضی قدیم تاریخ سے تشكیل نہیں دیا گیا۔ بلکہ اس کی ابتداء تحریک پاکستان سے ہوتی، جو فسادات کے نتیجہ میں پھیلگی کو پہنچی۔ اردو زبان و ادب کا سرمایہ ان کا ثقافتی ورثہ ہے۔ لہذا ان کی شناخت کی بنیاد یہ رونی عناصر پر ہے۔ اگرچہ انہوں نے ”مہاجر“ ہونے کو بطور مذہبی علامت اختیار کرنے کی کوشش کی، اور اسلامی تاریخ سے مہاجرین مکہ کی مثال کو پیش کیا۔ اس میں ایک اشتراک کا پہلو بھی تھا کہ جب وہ اہل سندھ کو ”النصار“ سے تشبیہ دے کر ان کی مدد کا اعتراف کرتے تھے۔ دونوں کی میونٹریز کی جانب سے جس ماضی کی تشكیل ہوتی۔ اس میں تاریخ میں ہوتی ہے۔ دونوں کا تاریخی ورثہ انہیں علیحدہ راستوں پر لے جاتا ہے۔ اس لیے یہ سوال پیدا ہوتا ہے کہ کیا یہ ممکن ہے کہ ان دونوں تاریخی درثیوں کو آپس میں جوڑ دیا جائے تاکہ یہ ان دونوں کے تضادات کو دور کر سکیں؟

مہاجر کمیونٹی میں تبدیلی آئی ہے۔ ان کی نئی نسلیں نہ تو اب اپنے آباؤ اجداد کے علاقوں سے واقف ہیں اور نہ ہی ان میں ناطلب ہیں۔ انہوں نے جس ماحول میں پروش پائی ہے وہ سندھ کا ہے، لہذا ان کی خواہش ہے کہ ان شناخت کو سندھی تسلیم کر لیا جائے۔

ان دونوں شناختوں کے ملائپ میں ادب اور تاریخ اہم کردار ادا کر سکتی ہیں۔ اردو ادب میں سندھ شناختی کے سلسلہ میں جو تراجم سندھی سے اردو میں ہوئے ہیں انہوں نے سندھ کے بارے میں آگئی کو پیدا کیا ہے۔ اس عمل میں اردو زبان بھی متاثر ہوئی ہے کہ جس میں کئی سندھی الفاظ مستعمل ہونے لگے ہیں۔ جو کہ کچھ اشتراک کی طرف ایک قدم ہے۔

دوسری اہم ذریعہ تاریخ ہے۔ اردو داں طبقے میں سندھ کی تاریخ سے دوچھپی تقسیم سے پہلے بھی

موجود تھے۔ عبدالحیم شر اور ابوظفر ندوی نے سندھی تاریخیں لکھ کر اردو داں طبقے کو سندھ سے روشناس کرایا تھا۔ تقسیم کے بعد بھی سندھ کی تاریخ اور کلچر پر اردو میں کام ہوا ہے۔ یہ تحریریں رواتی بیں اس لیے ضرورت اس بات کی ہے کہ سندھ کی ایک ایسی تاریخ مرتب کی جائے کہ جو دونوں گیوینٹز کے رشتہ کو آپس میں جوڑ سکے۔

اس سلسلہ میں ایک بات کوڈ ہن میں رکھنا چاہیے کہ دانشور اپنی تحریریوں کے ذریعہ آگئی و شعور تو پیدا کر سکتے ہیں مگر اس کے لیے لازمی ہوتا ہے کہ سیاسی و معاشری توقیں بھی اس کا ساتھ دیں۔ اس وقت شہری اور دیہاتی کلچر نے تضاد کو برقرار رکھا ہے۔ سندھی اور مہاجر شناخت نے طبقاتی فرق کو کمزور کر دیا ہے۔ اس لیے جب تک شہری و دیہاتی کلچر کا فرق دور نہ ہو گا اور طبقاتی شعور نہیں بڑھے گا، اس وقت تک تضادات باقی رہیں گے اور سندھی و مہاجر شناخت کے نام پر بااثر اور طبقہ اعلیٰ کے لوگ فائدہ اٹھاتے رہیں گے۔



شیش کے بخ زار پے

## وادی سندھ کی تہذیب

ڈاکٹر مبارک علی

تاریخ کی طرح علم آثار قدیمہ کو بھی حکمراں طبقے سیاسی مقاصد کے لیے استعمال کرتے ہیں اور اس کے ذریعہ اپنے عوام اور منصوبوں کے لیے اخلاقی جواز تلاش کرتے ہیں۔ نہ صرف یہ بلکہ علم آثار قدیمہ کو نظریہ کے فریم ورک میں ڈھال کر اس کی اصلی شکل و صورت کو مسخ کر دیتے ہیں۔ بی۔ جی ٹریگرز (B.G.Triggers) جو کہ ایک مشہور ماہر آثار قدیمہ ہے اس نے اپنے ایک مضمون جس کا عنوان ”روم انویت، قوم پرستی اور علم آثار قدیمہ“ ہے، اس میں اس نے لکھا ہے کہ ”علم آثار قدیمہ کی تاریخ کے مطالعے سے یہ بات واضح ہوتی ہے کہ جب بھی اس کا سیاسی مقاصد کے لیے استعمال کیا گیا تو اس نے تعصب، تنگ نظری، تشدد اور جاہی کو پیدا کیا، اس کے علاوہ دوسرے اسکار لرز نے بھی اس مسئلہ کا تجویز کرتے ہوئے علم آثار قدیمہ کے سیاسی استعمال پر روشنی ڈالی ہے اور کہا ہے کہ جب دوسرے علوم کا اس نقطہ نظر سے احتساب کیا جاتا ہے کہ ان کے معاشرے پر کیا اثرات ہوئے تو علم آثار قدیمہ کو بھی اس زمرے میں شامل کرنا چاہیے۔

وچپی کی بات یہ ہے کہ جب 1920ء کی دہائی میں وادی سندھ کی تہذیب کے آثار دریافت ہوئے تو ہندوستانی قوم پرستوں نے اس کو اپنی سیاسی جدوجہد کے لیے استعمال کیا اور اہل برطانیہ کی اس دلیل کو رد کیا کہ جس کے تحت وہ یہ کہا کرتے تھے کہ چونکہ ہندوستانیوں کو حکومت کرنے یا چلانے کا تجربہ نہیں ہے اس لیے ان کو اس وقت آزادی نہیں دینی چاہیے جب تک کہ ان کو یہ تجربہ نہ ہو جائے۔ لیکن ہر پے اور موہنیوڑو کی دریافت نے یہ ثابت کر دیا کہ ہندوستانیوں نے آج سے ہزاروں سال قبل ایک ایسی اعلیٰ اور برتر تہذیب کو پیدا کیا تھا کہ جو میسونو پونامیہ اور مصر کی ہم عصر تھی، لہذا ان پر یہ الزام لگانا کہ وہ حکومت کے لیے نااہل سر اسرد ماقبل ہے۔ اس طرح وادی سندھ کی تہذیب نے ہندوستان کی قومی آزادی میں اہم کردار ادا کیا۔

ہندوستان کی آزادی اور ملک کی تقسیم کے بعد وادی سندھ کی تہذیب اس وقت ایک متازع

شکل میں سامنے آئی جب کہ ہندوستان میں ”ہندتو“ تحریک مقبول ہوئی اور انہوں نے کوشش کی کہ وادی سندھ کی تہذیب کس طرح سے اپنے نظریہ کی روشنی میں بیان کیا جائے۔ چونکہ اس تہذیب کے اہم مرکز پاکستان میں ہیں، اس لیے اسے ہرپہ، موبنجودڑ، وینا وادی سندھ کی تہذیب کہا جاتا ہے۔ اب ہندتو کے ماننے والے پاکستان کو اس سے محروم کرنا چاہتے ہیں اور اسے وادی سندھ یا ہرپہ تہذیب کے بجائے اس کا نام سرسوتی تہذیب رکھنا چاہتے ہیں، ان کی دلیل ہے کہ دراصل یہ سرسوتی دریا تھا کہ جس کا ذکر رگ وید میں بھی آیا ہے اور اس کے کنارے اس تہذیب نے فروغ پایا تھا۔ مزید براں ان کی یہ بھی دلیل ہے کہ وادی سندھ یا سرسوتی کی تہذیب آریاؤں کی ہے دراوزوں کی نہیں ہے۔

شیریں رتنا گر جو کہ ماہر علم آثار قدیمہ اور جواہر لال یونیورسٹی کی پروفیسر ہیں انہوں نے اس موضوع پر ایک کتاب لکھی ہے۔ ہرپہ کو سمجھنا：“عظمیم وادی سندھ کی تہذیب”

(Understanding Harappa: Civilization in the greater Indus valley)

انہوں نے وادی سندھ کی تہذیب کا تجزیہ کرتے ہوئے پہلے سے قائم شدہ بہت سے نظریات و خیالات کو رد کیا ہے۔ انہوں نے گورڈن چائلڈ کے اس نظریے کے پیغام کیا ہے کہ جس میں کہا گیا ہے کہ وادی سندھ کے لوگوں کے پاس کوئی ہتھیار نہیں تھے، انہوں نے آثار قدیمہ کی کھدائی سے برآمد ہونے والے نیزے کے سرے، تیروں کے سرے، کلہاڑیاں، مٹی میں پکے ہونے ہاتھ سے پھینکنے والے ہتھیار (Missiles) کافی کی بنی تواریں اور مخبروں کی نشاندہی کی ہے، جو کہ اس نظریہ کی تردید کرتے ہیں کہ وادی سندھ کے لوگ پر امن تھے اور ان کے پاس کوئی ہتھیار نہیں تھے۔ یہ بات بھی قابل ذکر ہے کہ ہتھیار صرف جنگ کے لیے ہی نہیں ہوتے ہیں بلکہ انہیں شکار کے لیے بھی استعمال کیا جاتا ہے۔ اور ایک خاص وقت میں طاقت و قوت اور اعلیٰ سماجی مرتبہ کی علامت بھی بن جاتے ہیں۔ شیریں رتنا گر کا کہنا ہے کہ یہ درست ہے کہ یہ ہتھیار اس قدر رعدہ اور بہترین نہیں تھے جس قدر کہ میسونو پوتامیہ اور مصر کے تھے۔ لیکن ان کی موجودگی یہ ظاہر کرتی ہے کہ لوگ ہتھیاروں کے بغیر نہیں تھے بلکہ ان ہتھیاروں کی مدد سے وہ خود کا دفاع بھی کرتے تھے اور جنگ و جدل میں بھی مصروف ہوتے تھے۔ انہوں نے ہندتو کے اس نظریہ کو بھی روکیا ہے کہ ہندو مذہب ہرپہ تہذیب کے زمانہ سے ابھر اس لیے اس تہذیب پر اس کا حق ہے۔

وادی سندھ کی تہذیب کافی کے عہد کی پیداوار ہے (گورڈن چائلڈ نے اسے یہ نام دیا ہے) اس عہد کی خاص بات یہ ہے کہ اس میں دہلوں کو صاف کرنے کا فن ترقی پذیر ہوا اس کی وجہ

سے ہلوں میں کافی کے چھلوں کا استعمال ہوا جس نے زرعی پیداوار میں اضافہ کیا۔ زراعتی ترقی کے نتیجے میں اور اس کی آمدنی کی وجہ سے شہری گلچر کی نشوونما ہوئی اور ترقی یافتہ شہروں کی بنیاد پر کی اس دور کے تاجروں نے سمندر پار تجارت میں حصہ لینا شروع کیا اور شہری انتظام و تجارت و کاروبار کی وجہ سے رسم الخط اور تحریر کارروائی ہوا۔ اس پس منظر کو بتانے کے بعد شیریں رتنا گر کا کہنا ہے کہ وادی سندھ کے شہروں نے اعلیٰ اور نیضیں گلچر کو پیدا کیا کہ جس میں کمی اینٹوں سے عمارتیں تعمیر ہوئیں۔ ناپ تول کے لیے اوزان مقرر ہوئے، پانی کے ذخیرے کے لیے تالاب اور جھیلیں بنائی گئیں۔ کپڑوں کی بنائی کے طریقے دریافت کیے۔ طبقہ اعلیٰ کے لوگوں کے لیے خوبصورت زیورات تیار ہونے لگے۔ لیکن میسوپونامیہ، مصر اور چین کی طرح یہاں سے کوئی خزانہ اہرام اور مندر نہیں طے ہیں۔

شیریں کا خیال ہے کہ یہاں کے لوگوں کا مذہب ”شامان ازم“ (Shamanism) تھا یہ مذہب کی وہ شکل تھی کہ جو ماقبل تاریخی عہد اور غیر خواندہ معاشروں میں رائج تھی۔ یہ مذہب تھا کہ جس میں نہ تو کوئی مقدس کتاب تھی اور نہ ہی مذہبی طبقہ۔

وادی سندھ کی تہذیب کا سب سے اہم پہلو اس کے ہمسایہ ملکوں سے تجارتی روابط تھے۔ ان تجارتی روابط کی وجہ سے ان ملکوں سے ثقافتی تعلقات بھی ہوئے جس کے نتیجے میں تاجروں کی آبادیاں ان ملکوں میں قائم ہوئیں؛ بحربت کے عمل اور آپس کی جنگوں نے بھی ایک دوسرے کو متاثر کیا۔ مزید ان روابط نے ایک دوسرے کے قصے، کہانیاں اور زبانوں کے الفاظ کو ایک دوسرے سے روشناس کرایا۔

ایک سوال ہمیشہ پوچھا جاتا ہے کہ وادی سندھ کا رسم الخط کیوں نہیں پڑھا جا سکا؟ اس کی اہم وجہ یہ ہے کہ ان ہمروں پر کہ جن پر یہ رسم الخط ہے، ان میں عبارت بہت محقرہ ہے ان پر مکمل عبارت نہیں ہے جس کی وجہ سے تمام حروف کو دریافت نہیں کیا جا سکا۔ اس کے علاوہ ایسی کوئی دستاویز یا کتبہ نہیں ملا کہ جس پر دوزبانوں میں لکھا ہوا ہو۔ اس قسم کے کتبہ کی وجہ سے اسکا لرز اس قابل ہوئے تھے کہ انہوں نے مصر کے قدیم رسم الخط کو پڑھ لیا تھا۔

شیریں نے اس پر بھی روشنی ڈالی ہے کہ مونہجو دڑو کی دریافت کے بعد ”رقصہ“ اور ”پروہت بادشاہ“ کے ناموں نے لوگوں کو بہت زیادہ کنفیوز کیا ہے۔ شیریں کا خیال ہے کہ جب برطانوی ماہر آثار قدیمہ نے ایک برہنہ خاتون کا جسمہ دیکھا، تو انہوں نے اسے ہندوستانی تعلق سے ”رقصہ عورت“ سے منسوب کر دیا۔ اس طرح انہوں نے ”پروہت بادشاہ“ کے تصویر کو کبھی غلط

سمجھا، کیونکہ اہل یورپ کے لیے ایشیا نہ اہب کی سر زمین ہے، لہذا پروہت بادشاہ کا القاب اس مجسم کے لیے سب سے زیادہ مناسب تھا۔ لیکن شیریں کے نظریہ کے مطابق اس خاتون کے انداز کو دیکھتے ہوئے یہ کہنا غلط ہو گا کہ وہ حالتِ رقص میں ہے۔ اور یہ بھی غلط خیال ہے کہ وادیِ سندھ کی تہذیب میں حکمران پروہت ہوا کرتا تھا، اس لحاظ سے وادیِ سندھ کی تہذیب دوسری کانسی کے عہد کی تہذیبوں سے مختلف ہے کہ جہاں بادشاہ کے فرائض میں مذہبی رسومات ادا کرنا اہم تھا۔

وادیِ سندھ کی تہذیب کے زوال اور خاتمه کے بارے میں مختلف نظریات ہیں۔ کچھ کہنا ہے کہ سیلا ب اور زل لے نے اس تہذیب کو تباہ کیا۔ کچھ کا خیال ہے کہ معاشرے کی اندر وہی خرابیوں اور تضادات نے اس تہذیب کو زوال پذیر کیا، کچھ یہ کہتے ہیں کہ فطری تباہیوں اور ماحولیات کی خرابی نے اس مرحلہ تک پہنچایا۔ کچھ کا نظریہ ہے کہ تجارت کے خاتمه اور سیاسی اختلافات نے لوگوں کو مجبور کیا کہ شہر کو چھوڑ کر حفاظت اور روزگار کے لیے گاؤں میں چلے جائیں۔ ایک خیال یہ بھی ہے کہ جب دریائے اپناراستہ بدلا تو شہر کے مواصلات کے تمام ذرائع منقطع ہو گئے اور اس کا زوال ہونا شروع ہو گیا۔ لیکن موہنجو دڑو کا شہر تو تباہ ہوا اور وادیِ سندھ کے دوسرے شہر بھی متاثر ہوئے، مگر تہذیب اپاٹک ختم نہیں ہوئی بلکہ یہ اس سے ملختی علاقوں میں باقی رہی اور آنے والی نسلوں نے اس کی نہ صرف حفاظت کی بلکہ اسے برابر منتقل بھی کرتے رہے۔

شیریں کا کہنا ہے کہ وادیِ سندھ کی تہذیب جنوب ایشیا کی وسیع الذہن اور ترقی یافتہ تہذیب ہے۔ یہ غیر ملکی تجارت کے لیے کھلے دل سے تیار رہتی تھی، غیر ملکی اثاثات کو قبول کرتی تھی اور آنے والے مہاجر و کو خوش آمدید کرتی تھی۔ اس کوڈہن میں رکھ کر کیا جاسکتا ہے کہ شفاقت کی زندگی اور نشوونما اس میں ہے کہ اس کا ذہن کھلا ہو ایک دوسرے سے تعلقات و روابط رکھئے، آپس میں شادوی بیاہ کی بہت افزائی کرے اور ایک سے زیادہ زبانوں کو سکھئے۔ کوئی کلپر بند اور گھٹے ماحول یا نسلی خالصیت کے فریم و رک میں ترقی نہیں کر سکتا ہے۔

سوال یہ ہے کہ کیا ہم تاریخ سے کچھ سکھنے پر تیار ہیں؟ یا ہم اپنی غلطیوں کو بار بار دھراتے رہیں گے۔



لقطة

## جلال الدین خوارزم شاہ: ہیر ویا لٹیرا

### ڈاکٹر مبارک علی

ڈاکٹر ایں۔ اے۔ بلوج سندھ کی تاریخ پر اتحارثی مانے جاتے ہیں۔ انہوں نے ڈان اخبار میں جلال الدین خوارزم شاہ پر ایک آنکھ لکھتے ہوئے اس کے بارے میں کہا کہ وہ ایک بہادر جری اور غذر جزل تھا کہ جس نے ایک اہم مقصد کے لیے اپنی زندگی وقف کر دی تھی۔ ان کا یہ آنکھ اگر جلال الدین خوارزم شاہ اور چنگیز خاں کے درمیان جو جنگیں ہوئیں ان تک محدود ہوتا تو ان کے یہ ریمارکس ایک حد تک صحیح ہو سکتے تھے۔ مگر انہوں نے اپنے اس مضمون میں جلال الدین کے ہندوستان میں آنے اور خاص طور سے سندھ میں اس کے قیام سے متعلق تفصیلات دی ہیں اور اس کے نہیں لگاؤ کا اظہار اس کی سندھ میں ایک تعمیر شدہ مسجد سے کیا ہے۔

جلال الدین خوارزم شاہ کی زندگی اور اس مہمات کا ایک پہلو تو وہ ہے کہ جب اس نے وسط ایشیا میں مغلوں کا مقابلہ کیا اور بہادری سے لڑا۔ بالآخر اسے شکست ہوئی اور وہ فرار ہو کر ہندوستان میں آیا۔ اول تو اس نے اس وقت کے سلطان انوش سے مدد کی درخواست کی۔ سلطان کو اس بات کا پورا پورا اندازہ تھا کہ اس کی سیاسی اور فوجی قوت اس قابل نہیں ہے کہ وہ مغلوں کی طاقت کا مقابلہ کر سکے، اس لیے اس نے اس جنگ میں کہ جس سے اس کا کوئی تعلق نہیں تھا، الجھنا مناسب نہیں سمجھا اور جلال الدین کو یہ پیغام بھجوادیا کہ ”اس ملک کی آب و ہوا، جناب کے لیے مناسب نہیں ہے۔“ جب سلطان کی طرف سے اسے کوئی مد نہیں ملی تو اس نے اپنی فوج کے ساتھ ملتان اور اچ پر حملہ کر دیا کہ جہاں اس وقت ناصر الدین قباجہ (1206-1228) کی حکومت تھی، جو بھیثیت حکمران کے اپنی رعایا کے لیے مہربان اور ہمدرد تھا۔ جلال الدین نے مقامی قبائل سے

معاہدہ کر کے قباقے کے خلاف جنگ لڑی اور اسے شکست دے کر اس سے خظیر قم بطور تادان کے وصول کی۔ اس نے اس پر اکتفا نہیں کیا بلکہ اپنے شہر کو آگ کا دادی اور اپنی فوج اور حلیفوں کے ساتھ سہون کی طرف روانہ ہوا۔ سہون کے گورنر نے جب یہ دیکھا کہ اس میں مقابلہ کی سکست نہیں ہے تو اس نے شہر کو جلال الدین کے حوالے کر دیا، ایک مہینہ قیام کے بعد اس نے وہاں سے ٹھٹھے کی جانب پیش قدمی کی۔ راستے میں ہر قسم کے مظالم کو روا رکھا، لوگوں کا قتل عام کیا، گاؤں اور شہروں کو لوٹا اور جلا بیا اور تباہی و بر بادی کے نشانات چھوڑتا ہوا 1223ء میں ٹھٹھے پہنچا۔ شہر کے گرد دونوں حیثیتیں اور جلا بیا اور تباہی و بر بادی کے بعد اس نے دستیاب شہر کو تباہ و بر باد کیا۔

یہ تاریخ کی ستم ظریفی ہے کہ ایک وہ شخص کہ جس نے حملہ آوروں کا مقابلہ کیا۔ جس نے اپنے ملک کو تباہ و بر باد ہوتے دیکھا، شہروں کو لئتے اور جلتے دیکھا، لوگوں کے قتل عام کا مشاہدہ کیا۔ جب اسے ایک دوسرے ملک میں آنے کا موقع ملا تو بجائے اس کے کوہ پر امن شہری کی طرح رہتا، ان لوگوں کا شکر گزار ہوتا کہ جنہوں نے اسے پناہ دی تھی، اس کے بجائے اس نے بھی وہی راستہ اختیار کیا کہ جو مغلوں نے کیا تھا۔ کردار اور عمل کے اعتبار سے اس میں اور مغلوں میں کوئی فرق باقی نہیں رہا۔ وہ سندھ کے لوگوں کے لیے ایک عذاب بن کر آیا اور اس تھوڑے عرصہ میں کہ جو وہ یہاں رہا (1221-1223) اس نے سندھ کی تباہ و بر باد کر دیا۔ جب وہ اس ملک سے گیا ہے تو اپنی یاد میں جلوے ہوئے قبیلے و گاؤں اور ویران شہروں کو بطور یادگار چھوڑا۔

اس کے اس قیام کے اثرات نہ صرف لوگوں پر ہوئے بلکہ اس نے ہندوستان کی اندر ورنی سیاست میں تبدیلیاں کیں۔ ناصر الدین قباقے جس کے مرکزی شہر ملتان اور اپنے تھجس نے اپنی اصلاحات کے ذریعہ اپنے علاقوں میں امن و خوشحالی قائم کر دی تھی اور جس کے دربار میں وسط ایشیا کے مہاجرین پناہ گزین تھے، جن میں علماء ادباء اور شعراء کی بڑی تعداد شامل تھی، جلال الدین کے حملوں کی وجہ سے اس کی فوجی طاقت بے انتہا کمزور ہو گئی۔ گاؤں اور کھیتوں کی تباہی نے اس کے ذرائع آمدن گھٹا دیئے اس لیے جب امتش نے اس پر حملہ کیا تو وہ یہ نہ سہار سکا اور نکست کھا گیا۔ جلال الدین کی آمد کا دوسرا نتیجہ یہ ہوا کہ اس نے مغلوں کو ہندوستان کا راستہ دکھا دیا، ابتداء میں تو وہ اس کی تلاش میں آئے اور جب وہ نہ ملا تو لوٹ مارا اور قتل و غارت گبری کے بعد واپس چلے گئے، مگر اس کے بعد سے ان کے حملے ہندوستان پر جاری رہے اور ہندوستان کے استحکام کے لیے

خطرہ رہے، یہاں تک کہ علاؤ الدین نے سخت فوجی اقدامات کے ذریعہ ان کا خاتمہ کیا۔

جلال الدین ہندوستان سے ایسے ہی رخصت ہوا جیسے کہ وہ آیا تھا، لیکن ایسا مہمان کہ جسے کوئی دعوت نہیں دی گئی تھی۔ اس نے نہ تو مغلوں کے خلاف جنگ کر کے کچھ حاصل کیا اور نہ ہندوستان رہ کر کوئی کارنامہ سرانجام دیا اس وجہ سے ہندوستان کی تاریخ میں اس کا کوئی مقام نہیں ہے۔ وہ محض ایک حملہ آور اور لشیر اتحا جو کہ اہل سندھ کے لیے عذاب بن کر آیا اور ان کی مصیبتوں میں اضافہ کیا۔

اس پس منظر کوڑہن میں رکھتے ہوئے ہمیں اس بات پر حیرت ہوتی ہے کہ آخر ہمارے سورخ کیوں تاریخ کو وسیع تناظر میں نہیں دیکھتے ہیں اور آخر کیوں حمرانوں، فوجی جزوں اور شخصیتوں کی تعریف و توصیف کر کے ان کی بداعمالیوں کو کارناموں کی صورت میں پیش کرتے ہیں۔ یہ سورخ شاید اب تک تاریخ کے اس فلسفہ سے متاثر ہیں کہ جس میں ”عظمیٰ شخصیتوں“ کو تاریخ ساز بنا کر پیش کیا جاتا تھا۔ خاص طور سے پاکستان میں یہ نظریہ تاریخ بڑا مقبول ہے۔ مثلاً اسلام آباد میں قائم ٹیکسلا انسٹی ٹیوٹ نے ایسے سمیناروں کا انعقاد کیا کہ جن میں فاتحین کی شخصیتوں کو اجاگر کیا گیا۔ ایک سمینار لا ہور میں غزنوی سلاطین اور ان کے دور حکومت پر ہوا تو دوسرا سمینار شہاب الدین غوری پر اسلام آباد میں ہوا، ان دونوں سمیناروں میں ان دو فاتحین کو عظیم ہیروز کے طور پر پیش کیا گیا۔ سوال یہ پیدا ہوتا ہے کہ آخر فاتحین اور فوجی جزوں پر اس قدر توجہ کیوں ہے؟ شاید اس کی ایک وجہ تو یہ ہے کہ ہم اپنی تاریخ میں ان فاتحین اور فوجی جزوں کے علاوہ کسی دانشور فلسفی، ادیب و شاعری، مصور اور انجینئر کو اس قابل ہی نہیں سمجھتے کہ ان کے تخلیقی کاموں کو سامنے لا گیں۔ دوسرے یہ کہ ہماری اپنی جدید تاریخ میں ہم کئی پاراپنے فاتحین کے ہاتھوں شکست کھاچکے ہیں کہ جس کی وجہ سے ہماری عزت و وقار ختم ہو گیا ہے اور ہم ڈھنی طور پر اس قدر پسمندہ اور ہمارے ہوئے ہیں کہ ہیروز اور عظیم شخصیتوں پر بھروسہ کرتے ہیں اور منتظر رہتے ہیں کہ وہ ہمیں سہارا دیں گے اور ہمارے مسائل کا حل کریں گے۔

دوسری وجہ شاید یہ ہو کہ ہم نے ماضی میں کچھ حاصل نہیں کیا ہے۔ ہماری تاریخ میں سوائے جنگوں اور لوٹ مار اور کچھ نہیں ہے۔ کوئی ایسا کارنامہ نہیں کہ جس پر فخر کر سکیں، لہذا پوری تاریخ میں اگر فخر کے قابل کوئی نظر آتا ہے تو یہی فاتحین اور ان کی فتوحات۔ اسی کو ہم قابل فخر سمجھ کر ان کی

پوچا شروع کر دیتے ہیں۔ اس کا نتیجہ یہ ہوتا ہے کہ جب بھی کوئی فوجی جزل اور فاتح ہمارے سیاسی نظام کو شکست دے کر بر سر اقتدار آتا ہے تو اس میں ہم بھی محمد بن قاسم کو دیکھتے ہیں تو بھی محمود غزنوی کو اس طرح بار بار ہم شخصیتوں کے سحر میں گرفتار ہوتے ہیں اور بحیثیت قوم کے اپنی شخصیت کو کھو بیٹھتے ہیں۔

دوسری اہم بات یہ ہے کہ جب تک تاریخ کو وسیع نقطہ نظر نہیں لکھا جائے گا اور اس میں معاشرے کے مختلف گروہوں اور جماعتوں کے کردار نہیں لایا جائے گا۔ اس وقت تک تاریخ افراد کے حصار میں قید رہے گی۔ اور یہ تاریخ لوگوں کے ذہن کو تنکانے میں رکھ کر حکمرانوں کے مفاد کے لیے کام کرے گی۔ تاریخ عظیم افراد کے کارناموں کا نام نہیں ہے یہ لوگوں کی شمولیت سے بنتی اور آگے بڑھتی ہے۔

خاص طور سے ہمیں حملہ آوروں کے کردار کی وضاحت کرنی ضروری ہے کہ جو ہمیشہ عام لوگوں کے لیے تباہی و بر بادی لاتے ہیں۔ حملہ آور حملہ آور ہوتا ہے چاہے وہ ہمارا ہو یا غیر کا۔ تاریخ کو جذبات سے علیحدہ کر کے معروضی طور پر مطالعہ کرنے کی ضرورت ہے۔



# تاریخ کے پنیادی مآخذ

## لشکر عرب کی تیاری اور حجاج کا خط پہنچنا

پھر جب (محمد بن قاسم) ارمانیل سے آگے روانہ ہوا تو اس نے (محمد بن) مصعب بن عبد الرحمن کو لشکر کے مقدمہ پر مقرر کیا، جہنم بن زر الجھنی کو ساقہ پر عطیہ بن سعد العوفی کو میمنہ پر اور موسیٰ بن سنان بن سلمہ الحنفی کو میسرہ پر نامزد کیا۔ اس کے بعد باقی ہوشیار توارکے وہنی اور خاص آدمی قلب میں اپنے گرد و پیش کر کے آگے بڑھا اور آخر جمعہ کے دن سنہ 93 ہجری کے حرم کے سینے میں (دبیل آپنچا) (ہجری) بیڑا اور ہتھیار بھی اسی دن خریم بن عمر و ابراہیم مغیرہ کی (زیر نگرانی) اسے وصول ہوئے۔ انہوں نے حجاج کا خط اسے دے کر خندق کھونے کا مشورہ دیا۔ ان خطوط میں تحریر تھا کہ ”تمہاری خدمت میں خاص آدمی مقرر کیے گئے ہیں، ایک عبد الرحمن بن سلیم اسلکی جس کی شجاعت کوی بار آزمائی جا چکی ہے اور کوئی بھی دشمن جنگ میں اس سے مقابلہ نہیں کر سکتا، دوسرا سفیان بن الابرد ہے جو کہ دانائی میں یگانہ اور عقل میں امین اور پاک دامن ہے (تیسرا) نعلن بن برک الکلابی ہے جس نے مشکلات میں ہماری مدد کی ہے اور قبل عزت اور راست گو ہے اور جس امر میں اسے مامور کیا جائے گا فرمائیں برداری کی شرط بحالائے گا۔ ملامت سے پاک ہے اور حجاج کا ہمیشہ مددگار رہا ہے۔ (چوتھا شخص) جرج بن عبد اللہ ہے کہ جو تجوہ کار لوگوں میں سے اور جنگ آزمودہ ہے اور اہل فضیلت میں ترجیح رکھتا ہے اور پانچوں جماش بن نوبہ ازدی ہے یہ سب میرے معتمد مشری ہیں اور میں ان سے زیادہ کوئی امین اور پاک دامن نہیں رکھتا۔ مجھے امید ہے کہ وہ تم سے مخالفت اور دشمن سے ساز بازنہ کریں گے۔ اس ساری جماعت میں جن کا تذکرہ خط کے شروع میں ہوا ہے، مجھے کوئی بھی خریم بن عمر سے زیادہ عزیز نہیں ہے کیونکہ وہ مرد دلیر اور ثیر دل ہے جنگ کے وقت بہادر (رہتا ہے) اور متکفر نہیں ہوتا وہ منتخب آدمیوں میں سے ہے اور قابل احترام ہے اور اپنے آباؤ اجداد سے لے کر مغلص اور صادق ہے اور جب خریم تمہارے ہمراہ

ہے تو پھر مجھے کوئی خوف نہیں ہے کیونکہ وہ اپنی عادتوں اور پسندیدہ اخلاق سے آ راستہ ہے اور کسی بھی مخلوق کو تمہارے خلاف نہ ہونے دے گا۔ اسے اپنے سے جدا نہ کرنا اور اس خط کے پڑھنے کے بعد جب تک کہ اس وقت تک کے سارے حالات تفصیل و تشریح کے ساتھ (ہمارے پاس) نہ لکھ دو اس وقت تک کھانا پینا حرام سمجھنا۔“

حجاج، امیر محمد بن قاسم سے بڑی محبت کرتا تھا اور اس کی محبت کے جوش میں وہ (دن میں) کئی مرتبہ صدقات کیا کرتا تھا اور دعا مائیں مانگا کرتا تھا۔ یکر بن واکل اور عدیل بن فرخ محمد کے دوستوں میں سے تھے انہوں نے اس کے جانے کے بعد سانڈیاں قربان کیں اور ان کی قیمتوں میں اپنی بیویوں اور بیٹیوں کے زیورات دیتے تاکہ کوئی شبہ نہ رہے اور عدیل نے یہ اشعار کہے:

سلبت بناتی حلیہن فلم ادع  
سیواراً ولا طوقا و قرطاما مذهبا

وماغزنى الاذان هتى کانما  
تعطل بالبيض الارانب آربنا

من الدر والياقوت من كل حرـة  
ترى سيمطها فوق الخمار مشقبا

دعون امير المؤمنين فلم يجـب  
دعاء فلم يسمعـن اما ولا ابا

میں نے اپنی بیٹیوں کے زیورات چھین لیے یہاں تک کہ ان کے گنگن، کنٹھماں اور سونے کی بالیاں بھی چھوڑ دیں۔ مجھے کانوں کے (گوشواروں) نے بھی نہ بہکایا جسے گوریوں کو گہنا زیور پہننا منع ہے۔ اور ہر لڑی میں پروئے ہوئے موتی اور یاقوت لے لیے جوان کی لڑیوں میں مڑھے ہوئے سر میں دوپٹے کے نیچے تھے۔ انہوں نے امیر المؤمنین سے فریاد کی، لیکن جب اس نے نہ سنی تو پھر انہوں نے اپنے ماں باپ سے فقاں کی۔

دوراندیش حکیموں اور خیراندیش بزرگوں نے ابو الحسن سے روایت کی جس نے کہا کہ میں نے بنی تمیم کے آزاد کردہ غلام ابو محمد سے سنا کہ ”محمد بن قاسم دیبل کے نواح میں آ کر منزل انداز

ہوا اور (لشکر نے) خندق کھود کر علم اپرایا اور فقارے بجائے۔ جو جیش جس مقام پر مامور کیا گیا تھا وہ وہیں جما رہا اور مخفیتیں باہر نکال کر سیدھی کی گئیں ایک مخفیت خاص امیر المؤمنین کی تھی جس کا نام ”عروسک“ تھا (یا اتنی بڑی تھی کہ) جب پانچ سو آدمی اس کے لئے کوکھنے تھے تو اس میں سے پھر چھوٹا تھا۔

دیبل کے وسط میں ایک بلند وبالابت خانہ تھا۔ اس کے اوپر ایک گنبد تھا جس پر ریشم کا سبز پرچم آؤزیز اس تھا۔ بت خانے کی بلندی چالیس گز تھی اور اس کا گنبد بھی چالیس گز اونچا تھا۔ اس پرچم کی شکل اس طرح تھی کہ اس میں چار بیرقیں تھیں جن کے کھلنے پر ہر بیرق الگ الگ سست میں پھیل جاتی تھی اور اس کے پھریرے بر جوں کے آؤزیزے کی طرح دکھائی دیتے تھے۔

جب اہل قلعہ نے اسلامی لشکر کو دیکھا تو بت خانہ کا پرچم کھوکھو کروہ جنگ کے لیے مستعد ہو گئے۔ لیکن ہمیں (جنگ کی) اجازت نہ تھی۔

اس طرح سات دن گزر گئے ہر روز خط آتا تھا اور انتظار کرنے کا حکم ہوتا تھا۔ آخر آٹھویں دن اجازت کا پرواہ آیا۔ محمد بن قاسم نے لشکر درست کر کے جملہ کیا جس کی وجہ سے قلعہ والوں نے قلعہ کے اندر جا کر پناہ لی۔ اچانک ایک بڑی سانس قلعہ کے اندر سے نکل کر آیا اور امان طلب کر کے کہنے لگا کہ ”امیر عادل سلامت رہے! ہمارے نجوم کی کتابوں میں اس طرح حکم ہے کہ ملک سندھ لشکر اسلام کے ہاتھوں فتح ہوگا اور کافر نکلت کھائیں گے۔ لیکن اس بت خانے کا پرچم (ایک) طسم ہے اور جب تک یہ برقرار رہے یہ قلعہ ہاتھ آنا ممکن سے باہر ہے۔ اس لیے اس بت خانے کی چوٹی مسار کرنے کی کوشش کرنی چاہیے تاکہ اس کا جھنڈا اپارہ پارہ ہو جائے اور فتح حاصل ہو۔

### جعونہ کا مخفیت سے بت خانہ کے جھنڈے کو گرانا

پھر محمد بن قاسم نے جعونہ اسلامی مخفیتی کو بلا کر کہا کہ ”(کیا تو) بت خانے کا یہ پرچم اور بیرقیں مخفیت کے پھر سے گرا سکتا ہے؟ اگر گرائے گا تو تجھے دس ہزار درہم انعام دوں گا۔“ جعونہ نے کہا ”یہ دارالخلافہ کی خاص مخفیت ہے جس ”عروسک“ کہتے ہیں اگر اسے دو گز کاٹ دیا جائے یعنی چھوٹا کیا جائے تو میں تین پتھروں سے جھنڈا اور بیرقیں گرا کر بت خانے کی چوٹی مسار کر دوں گا۔“ محمد بن قاسم نے کہا کہ ”اگر تو پھر سے بت خانے کی چوٹی اور جھنڈے کو گرا دے گا تو میں تجھے دس ہزار

درہم انعام دوں گا لیکن اگر تو مجھی بھی بردا کر دے اور بت خانے بھی نہ ٹوٹے تو پھر کیا شرط ہے؟ جعونہ نے کہا کہ ”اگر نشانہ خط کر جائے تو پھر جعونہ کے ہاتھ کاٹ دیجئے۔“

محمد بن قاسم نے ملک الامراء جاج بن یوسف کے پاس خط لکھا جس میں جعونہ کی شرط درج کی۔ ”نویں دن کرمان سے جواب آیا۔ اور فرمان میں بھی وہی شرط درج کی گئی تھی اور مزید لکھا تھا کہ ”جب جنگ کے لیے آگے بڑھو تو مناسب یہ ہے کہ سورج کی طرف پشت رکھوتا کہ دسمن کو اچھی طرح دیکھ سکو اور جنگ شروع کرنے کے پہلے ہی دن اللہ تعالیٰ سے امداد و اعماقت طلب کرنا۔ سندھ کا جو بھی آدمی امان طلب کرے اسے امان دینا مگر دبیل کے کسی آدمی کو کسی صورت سے پناہ نہ دینا۔ پھر قلعہ کے کاہنوں میں سے ایک آدمی آیا اور کہنے لگا کہ ”هم جب بھی اپنی کتابوں سے نتیجہ نکالتے تھے تو ہمیشہ یہی ظاہر ہوتا تھا کہ ہند کے بادشاہ کے حکمران کی مدت پوری ہو چکی ہے اور مسلمانوں کا دور آنے والا ہے چنانچہ مسلمان قیدیوں کو اسلامی لشکر کے آنے کی تسلی دی جاتی رہی۔ اب اگر امیر میرے اہل و عیال کو پناہ دیں اور ایسا پروانہ لکھ دیں تو میں ابھی واپس جا کر انہیں تسلی دوں۔“ محمد بن قاسم نے اسے امان دے کر واپس بھیجا تاکہ وہ اپنے تبعین کو مسلمان قیدیوں کے قرب و جوار میں لا کر اکٹھا کر دے۔ پھر اس برہمن نے قلعہ میں جا کر قیدیوں کو رہائی کا مرشدہ سنایا اور بتایا کہ محمد بن قاسم جاج کا عم زادہ آیا ہے اور اس کے ہاتھوں قلعہ فتح ہو گا اور تمہیں آزادی نصیب ہوگی۔

### عماد الدین محمد بن قاسم کا جعونہ مجھنی کو اپنے پاس بلانا

دوسرے دن، کہ جو دبیل میں قیام کانوال دن تھا، جوں ہی سورج مشرق سے ابھرا، محمد بن قاسم نے جعونہ کو بلوایا۔ اور اس نے جہاں سے کہا مجھنی کو وہاں سے کٹوایا۔ پھر فوج کو تیار کر کے قلعہ کے چاروں طرف چکر لگا کر تیر بر سائے اور پانچ سور سہ کھینچنے والے آدمی بھی مجھنی کے پاس لا کھڑے کیے۔ جعونہ نے پہلا پھر پھینکا اور مسلمانوں نے نفرہ بکیر بلند کیا۔ پہلے ہی دار میں پیر ق پھٹ گئی اور لکڑی کے سرے سے الگ ہو گئی۔ پھر اس نے دوسرا پھر سیدھا جما کر دعوے کے ساتھ بت خانے کی چوٹی پر مارا اور چوٹی نٹ گئی۔ جب چوٹی کا گنبد ٹوٹ گیا اور طسمات منتشر ہو گئے تو اہل دبیل حیران ہو گئے۔ اس طرف خداوند عزوجل کے حکم سے قلعہ بھی فرش پر آ رہا۔

محمد بن قاسم نے فوج کو ہوشیار کیا۔ پہلے تو اس نے جہنم بن زر الجعفی کو مشرق کی جانب مقرر کیا، عطاء بن مالک القیسی کو مغرب کی طرف کھڑا کیا، باتا بن حنظله کلابی کو شمال کی دیوار کی طرف سے جنگ کرنے کا حکم دیا، عون بن کلیب دمشقی کو جنوبی برج کی طرف کھڑا کیا اور ذکوان بن علوان الباری خرمیم اور ابن مغیرہ کو قلب میں رکھ کر بصرہ کے ایک ہزار جنگجو مردان پہنچانے کے بعد پھر جنگ کا نقراہ بجا لیا۔ سب سے پہلے جو شخص قلعہ پر چڑھا وہ کوذ کا صعدی بن خریمه تھا اور اس کے بعد دوسرا شخص بصرہ کا عجل بن عبد الملک بن قیس الدی (العبدی؟) جب شکر اسلام قلعہ کے اوپر چڑھ گیا تب اہل دیبل نے دروازہ کھول کر امان طلب کی اس پر محمد بن قاسم نے فرمایا کہ ”مجھے امان کا حکم نہیں ہے پھر ہتھیار بندوں کا قتل عام تین دن تک جاری رہا۔

جاہین بن بر ساید راوت نے رات قلعہ کی دیوار پھاندی۔ ادھر داہر بن پیچ کے بھیجے ہوئے گھوڑے اور اونٹ موجود تھے۔ باہر آتے ہی وہ سوار ہو کر رہی ہوا۔ حتیٰ کہ دریائے مہران کے اس مقام پر پہنچا کر جسے ”کارمتی“ کہتے ہیں اور جو مہران کے مشرق میں ہے اور وہاں سے داہر کے پاس اطلاع دینے کے لیے فیل سوار روانہ کیا۔ داہر نے پوچھا کہ ”جاہین بدھ کہاں پہنچا ہے؟“ اس آدمی فیل سوار نے جواب دیا کہ ”کارمتی“ یعنی ”کھاری مٹی“ کے قریب۔ اس پر داہر نے کہا کہ ”میرے سر میں خاک! بادشاہوں کے حضور میں برے نام نہ لینے چاہئیں کیونکہ اس سے بری نال لیتے ہیں یہ کیوں نہیں کہتا کہ ”ندمتی“ یعنی گیل سیمیں (چاندی جیسی مٹی) کے قریب پہنچا ہے۔ اس طرف دیبل میں محمد بن قاسم بت خانے میں آیا۔ کچھ لوگوں نے اس میں آ کر پناہ لی تھی اور دروازے بند کر کے خود کو جلا دینا چاہتے تھے۔ چنانچہ دروازے پر اسے جو بھی آدمی ملے اس نے نہیں باہر نکال کر قتل کیا اور سات سو خوبصورت کنیزوں (دیوادیسوں) کو جو کہ بت کی خدمت میں رہا کرتی تھیں، جزاً زیوروں اور زرین لباسوں سمیت گرفتار کیا۔ اس کے بعد چار ہزار آدمیوں نے اور کچھ کہتے ہیں کہ چار سو آدمیوں نے اندر آ کر ان کے زیورات اٹا رے۔

### جس برہمن کو محمد بن قاسم نے امان دی تھی اس کا آنا

اس کے بعد محمد بن قاسم نے اس شخص کو حاضر کرنے کا حکم دیا کہ جسے اس نے امان دی تھی۔ جب وہ حاضر ہوا تو اس نشان دہی پر اس نے ان قیدی مسلمان عورتوں اور مردوں کو جو کہ سراندیپ

کی کشتوں سے گرفتار کیے گئے تھے یا بدیل کے شکر میں سے قید ہوئے تھے ان سب کو باہر نکال کر آزاد کیا۔ پھر جو شکر دیبل کے قلعہ میں داخل ہو چکا تھا۔ اسے وہیں مامور کر کے وہ جماعت بھی اس کے ساتھ مقرر کر دی تاکہ طویل قید و بند میں رہنے کی وجہ سے انہیں جو تکلیف پہنچی ہے اس کے ازالے میں انہیں کچھ عرصہ آرام ملے اور بے وفا زمانے کے ہاتھوں کچھ عرصہ آسودہ رہیں ساتھ ہی یہ بھی ہدایت کی کہ انہیں چاہیے کہ قلعہ کی حفاظت کرنے میں انتہائی کوشش کرتے رہیں۔

### قبلہ نامی جیلر کو حاضر کرنا

دہبر کی جانب سے دیبل کے قیدیوں پر ایک شخص قبلہ بن مہرانؐ نامی مامور تھا۔ وہ بڑا دانا اور قابل تھا۔ سراندیپ کے قیدی اور بدیل کا شکر اسی کی نگرانی میں تھا۔ محمد بن قاسم میں اسے بلا کر سزادینے کے لیے حکم دیا۔ اس پر اس نے کہا کہ ”اے امیر! اسلامی قیدیوں سے دریافت کجئے کہ میں ان کے آرام اور مصائب کی تخفیف کے لیے کوشان رہا ہوں۔ جب حضور کے سامنے یہ حقیقت روشن ہو جائے تو پھر مجھے قتل کیے جانے سے معاف فرمائیں۔“

### محمد بن قاسم کا ترجمان سے پوچھنا

محمد بن قاسم نے ترجمان سے دریافت کر کے کہا کہ اس سے دریافت کر کہ ”قیدیوں سے تم نے کیا مہربانی کی ہے؟“ اس نے کہا کہ ”خود قیدیوں سے پوچھئے تاکہ خود انہیں کی زبانی امیر کو اس حال کی کیفیت اور میری صداقت کا اندازہ ہو۔“

### قیدیوں سے حال دریافت کرنا

محمد بن قاسم نے قیدیوں کو بلا کر ان سے دریافت کیا کہ ”یقبلہ جیلر تمہارے ساتھ کیا ہمدردی اور رعایت کرتا تھا؟“ سب نے متفقہ طور پر کہا کہ ”ہم اس کے شکر گزار ہیں۔ اس نے ہماری ہمدردی میں کوئی کسر نہیں اٹھا رکھی۔ یہ ہمیشہ ہمیں شکر اسلام کے پہنچنے کی خبر سے توی دل کرتا تھا اور دیبل کے فتح ہونے کی امید دلاتا تھا۔“ محمد بن قاسم نے اسے اسلام پیش کر کے مشرف بہ اسلام کیا اور اس نے شہادت کا اقرار کیا۔ اور اسے اس نواب کے حوالہ کیا کہ جسے دیبل پر مقرر فرمایا تھا۔ اس لیے کہ ملک کی مصلحتوں اور آمد فخری کے کتاب کی دیکھ بھال میں اس کی حاضری قابل اعتماد تھی۔

جائے۔ اور حمید بن وداع الجدی کو وہاں کا گورنر مقرر کر کے اس ملک کی امارت کے چھوٹے بڑے حقوق اسے عطا کیے۔ (109)

### دیبل کے اموال غنیمت غلاموں اور نقد میں سے پانچواں حصہ وصول کرنا

تاریخ نویسوں نے حکم بن عروہ سے اس طرح روایت کی ہے کہ اس نے اپنے باپ اور دادا سے روایت کی کہ جس برہمن نے امان طلب کی تھی اور اس کا نام سود یو تھا، میرے دادا نے بیان کیا اور میں نے اس سے سنائے کہ جب دیبل فتح ہوا اور مسلمان قیدی آزاد ہوئے اور غلام باہر نکالے گئے تو محمد بن قاسم نے حکم دیا کہ غنیمت کا پانچواں حصہ خزانے میں داخل کیا جائے جس کی وجہ سے دیبل کا پورا پانچواں حصہ حاج کے خزانے کے خواლے ہوا باتی اور مابین کی فتح کی غنیمت پوری حقداری کے مدنظر سوار کو دو حصے اور اونٹ اور پیادہ کو ایک حصہ کے حساب سے تقسیم کی باقی پنجی ہوئی نقدی اور غنیمتیں اور غلام جمع رکھے گئے۔ غنیمت میں دیبل کے راجہ کی دو بیٹیاں بھی تھیں جو کہ حاج کی خدمت میں بھیج دی گئیں۔

### دیبل کے لئے کی خبر راجہ داہر کو پہنچنا

اس حکایت کے راوی نے حکم سے نقل کیا ہے کہ جب دیبل کے فتح کی خبر راجہ داہر بن چح کو پہنچی کہ دیبل پر شکر اسلام کا قبضہ ہو گیا ہے اور دیبل کا حاکم بھاگ کر جیسینہ کے پاس نیرون کوٹ چلا گیا ہے اور پھر جب اس خبر دینے والے نے شامیوں اور عربوں کی بہادری اور دلیری کی خبریں اسے واضحات کے ساتھ بتائیں تو داہر نے جیسینہ کے پاس نیرون کوٹ لکھا کہ یہ خط پڑتے ہی وہ دریائے مہران پار کر کے برہمن آباد قدیم میں پہنچ اور نیرون کوٹ میں سمنی کو مقرر کر کے اسے قلعہ کی حفاظت کی ختنہ تاکید کرے۔

### نہم بن قاسم کا ارمابن میں منزل کرنا

پھر محمد بن قاسم نے دیبل سے چل کر ارمابن کی بنگ کا قصد کیا، کیونکہ اسی راستے سے نیرون کوٹ جانا تھا۔ جب وہ منزل پر پہنچا تو اسے راجہ داہر کا خط ملا، اس نے لکھا تھا۔

### رجبہ داہر کا خط

بسم الله العظيم ذى الوحدنيته و رب سيلاتح وحدت وائل عظيم اور سيلانج کے رب کے نام سے شروع یہ خط ہے سندھ کے بادشاہ ہندوستان کے راجہ بروجر کے حاکم داہر بن فتح کی طرف سے مغرور اور فریب زدہ محمد بن قاسم کی طرف کہ جو قتل عام اور جنگ کا اتنا شوقین اور بے رحم ہے کہ خود اپنے لشکر پر بھی رحم نہیں کرتا اور سب کو بربادی کے غار کی طرف دھکیل دیتا ہے۔ اس سے پہلے ایک دوسرے شخص کے سر میں بھی ایسا ہی غرور پیدا ہوا تھا اور سیاست کا تیر لے کر آیا تھا اور الحکم بن ابی العاص بھی اس کی بیعت میں تھا اور دماغ میں یہ سودا تھا کہ میں ہندو اور سندھ کو فتح کر کے اپنے قبضہ میں لاوں۔ ہمارے دو ایک ادنیٰ درجے کے ٹھاکر صرف شکار کرنے کے انداز سے دیبل گئے اور وہاں اسے قتل کر دیا اور اس کا سارا لشکر بھاگ گیا۔ اب بالکل وہی سودا محمد بن قاسم کے سر میں سما گیا ہے اور آخرا کاروہ خود کو اور اپنے لشکر کو اسی خود سری کے خیال میں ختم کرے گا۔ اگر اس نے دیبل فتح کیا ہے تو وہ مضبوط قلعہ ہے اور نہ وہاں کسی طاقتور لشکر سے مقابلہ کیا ہے۔ اس نے ایک ایسی جگہ فتح کی ہے کہ جہاں صرف تاجر اور کارخانہ دار رہتے ہیں۔ اگر وہاں کوئی مشہور و معروف آدمی ہوتا تو تمہارا کوئی نشان نہ باقی چھوڑتا۔ اگر میں راجہ جیسینہ بن داہر کو جو کہ روئے زمین کے بادشاہوں پر قہر کرنے والا جابر ان زمانہ سے انتقام لینے والا رہبیوں اور کشمیر کے راجہ کا ہمسر و مثالی اور علم نوبت اور تاج کا مالک ہوں اور جس کے آستانہ دولت پر ہندوستان کے راجہ سر کھے ہوئے ہیں اور تمام ہندو سندھ اس کے حکم کے تابع ہیں توران و مکران کے ممالک کے لیے جس کا فرمان گلوں کا ہار ہے، جو سومست ہاتھیوں کا مالک اور سفید ہاتھی کا سوار ہے، جس کے مقابلہ میں نہ کوئی گھوڑا آسکتا ہے اور نہ ہی کوئی اس کے سامنے ٹھہر سکتا ہے۔ اگر میں اس کو اجازت دے دیتا تو تمہیں ایسا سبق دیتا کہ پھر قیامت تک کسی لشکر کو اس کے حدود کے نزدیک آنے کی مجال نہ ہوتی۔ اس لیے خود کو غرور کے خواب میں مبتلا نہ کرو نہ تیر احرش بھی وہی ہو گا کہ جو بدیل کا ہوا۔ تم میں جنگ میں ہمارا مقابلہ کرنے کی سکت نہیں اور نہ ہماری طاقت سے سلامت واپس جاسکتے ہو۔ پس داہر کا یہ خط جب محمد بن قاسم کے پاس پہنچا اس نے فتنی کو اس کا ترجیح کر کے پڑھ کر سنانے کا حکم دیا اور مضمون سے واقف ہو کر جواب لکھوایا۔

## محمد بن قاسم کا خط راجہ داہر کے نام بِسْمِ اللّٰہِ الرَّحْمٰنِ الرَّحِیْمِ

یہ محمد بن قاسم ثقیفی کی طرف سے کہ جو سرکشوں اور مغروروں سے مسلمانوں کا انتقام لینے والا ہے کافر، جاہل، منکر اور ضدی داہر بن قیچ برہمن غدار کے نام ہے کہ جو بے وفا زمانہ کے رو بدل اور ظالم وقت کے غور پر مغورو ہوا ہے۔

اس کے بعد اسے معلوم ہو کہ انتہائی جہالت اور حماقت سے تو نے جو کچھ بھی لکھا اور اپنی ریک رائے پر جس طرح مغرو اور مفتون ہوا وہ پہنچا اور تو نے جو بیان کیا ہے اس کے مضبوط سے واقفیت حاصل ہوئی اور طاقت، حشمت، تھیار، بندوبست، ہاتھی اور سوار اور لشکر کے متعلق تو نے جو کچھ بھی لکھا ہے وہ ہر ایک بات معلوم ہوئی اور سمجھی گئی۔ ہماری ساری قوت اور امداد کا مدار خدا نے پاک کے کرم اور انتظام اور بندوبست بادشاہ کے فضل پر ہے۔ ولا حoul ولا قوۃ الا بالله العلی العظیم۔ فیکید والک کیدا ثم لا ینظرون انی تو کلت علی الله ربی و ربکم و مکروا و مکر الله والله خیر الماکرین ولا یحیق الکمرا السیی الا باهله کم من فتنة قليلة غلبت فتنۃ کثیرة باذن الله والله مع الصابرين۔ (زبردست اور عظیم اللہ کے سوا دوسرا کوئی بھی طاقت اور امداد نہیں۔ وہ تیرے لیے منصوبے تیار کر رہے ہیں مگر انہیں مہلت نہ دی جائے گی۔ میں نے اللہ تعالیٰ پر توکل کیا ہے جو کہ میرا اور تیرارب ہے۔ انہوں نے منصوبے بنائے اس طرف اللہ پاک نے بھی تجویز طے کی اور اللہ تعالیٰ سب سے بہتر منصوبے بنانے والا ہے۔ بری تجویز بنانے والے ہی کو گھیرتی ہے۔ کتنی ہی قلیل جماعتیں اللہ تعالیٰ کے اذن سے بڑی جماعتوں پر غالب ہو جاتی ہیں اور اللہ تعالیٰ صبر کرنے والوں کے ساتھ ہے) اے عاجز! سوا زہاہی اور لشکر پر کیا ناز کرتا ہے؟ ہاتھی تو ایک ذلیل، ساری چیزوں سے عاجز ترین اور ساری تجویزوں اور مکاریوں میں کمترین چیز ہے جو کہ مجھر جیسے ایک ضعیف کیڑے کو بھی اپنے جسم سے نہیں بچا سکتا اور تو جن گھوڑوں اور سواروں کو دیکھ کر ششدھر ہو گیا ہے وہ اللہ کے سپاہی ہیں (قولہ تعالیٰ) فان حزب الله هم الغالبون و خیل الله و فرسانها هم المنصورون (بے شک اللہ کا لشکر ہی غالب ہونے والا ہے اور اللہ کے گھوڑے اور ان کے سوار بھی فتحیاب ہیں) تیری بد انعامی، بری عادتوں اور تکبر کی وجہ سے ہی، ہمیں لشکر کشی کا خیال پیدا ہوا۔ کیونکہ تو نے سراندیپ کی

کشتیاں روک کر مسلمانوں کو قید کیا، حالانکہ دنیا کے سارے ملکوں میں دارالخلافہ کا جہاں کہ نبوت کا  
نائب ہے، حکم جاری ہے اور سب فرمان بجالاتے ہیں صرف تو ہی سرکشی اور شوخی اختیار کیے ہوئے  
ہے اور بیت المال کے خزانہ کا وہ مال خراج جو کہ تجھ سے پہلے کے حاکم اور گزرے ہوئے بادشاہ خود  
پر لازم اور واجب سمجھ کر ادا کرتے رہے ہیں وہ بھی تو نے روک لیا ہے اور جب تو نے اپنے آپ کو  
ان ناپسندیدہ حرکات سے ملوث کر کے خدمت سے انکار کیا اور ایسی برقی باتوں کو جائز سمجھا تب  
دارالخلافہ کا فرمان کہ جو خدا کرے ہمیشہ جاری رہے، اس جانب پہنچا کر میں ان کرتوں کا بدله  
لینے کے لیے تجھ سے جنگ کے لیے رخ کروں۔ تو جس جگہ بھی میرا مقابلہ کرے گا، وہاں خدا نے  
تعالیٰ کی مدد سے جو ظالموں کو مغلوب کرنے والا ہے، تجھے مغلوب اور ذلیل کروں گا اور تیر اسرع را  
بھیجوں گا یا اپنی جان اللہ تعالیٰ کی راہ میں قربان کروں گا۔ اور یہ جہاد اللہ تعالیٰ کے حکم جہاد الکفار  
والمنافقین (کافروں اور منافقوں سے جہاد کر) کے مطابق میں نے خود پر واجب سمجھ کر خدا نے  
پاک کی رضامندی کے لیے قبول کیا ہے اور اس کے احسان عام کا امید اوار ہوں کہ ہمیں فتح اور  
کامیابی عطا کرے۔ انشاء اللہ تعالیٰ و کتبہ فی ثلث و تسعین (سنہ 93 ہجری میں تحریر کیا  
گیا)



## ارغون خاندان

ارغون، چنگیز خاں کی نسل سے ہیں۔ (ان کا سلسلہ نسب یوں ہے) ارغون خاں بن ابا تق خاں بن ہلاکو خاں بن توپی خاں بن چنگیز خاں۔ کتاب ”تذکرہ“ کا مصنف لکھتا ہے کہ ارغون خاں اپنے باپ ابا تق خاں کے زمانہ میں خراسان کا بادشاہ تھا۔ باپ کی موت کے بعد اس کا بیٹا غازی (غازان) خاں، تخت خانی (سلطانی) پر متمکن ہوا اور خداۓ تعالیٰ نے اس کے دل میں اسلام کا نور روشن کیا۔ مصلح الدین ”کتاب الابرار“ میں لکھتا ہے کہ ارغون خاں بادشاہ ہونے کے بعد خراسان کو غازان خاں کے سپرد کر کے خود حضرت سید الانبیا (محمد صلی اللہ علیہ وسلم) کی زیارت کا شرف حاصل کرنے کے لیے مدینہ طیبہ روانہ ہوا اور وہاں وہ آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کے حکم سے امیر المؤمنین حضرت علیؑ اور حضرت امام حسینؑ سے بغل گیر ہوا تھا۔ اسی وجہ سے وہ سعادات کے احترام میں مبالغہ سے کام لیتا تھا۔ امام حسین رضی اللہ عنہ کی جائے شہادت تک اس نے ایک ایسی کشادہ اور عمیق نہر کھدوائی تھی کہ دجلہ و فرات سے کشتیاں کر بلاتک آتی جاتی تھیں۔ قاضی غیاث الدین ہروی اپنی تاریخ میں بیان کرتا ہے کہ محمود غازان ابن ارغون خاں سنہ 694ھ میں تبریز میں تخت نشین ہوا۔ اسی دن کلمہ طیبہ پڑھ کر اس نے جملہ مغلوں کو مسلمان بنایا اور سکھ پر کلمہ طیبہ اور فرمان پر ”اللہ علیٰ“ کے الفاظ تحریر کرائے۔

قصہ کوتاہ نمکورہ ارغون خاندان کی اولاد میں سے جب شاہ بیگ ابن امیر ذواللون ابن میر حسن مصری نے ٹھٹھے پر قبضہ کیا اور وہاں کی لوٹ مار اور قتل و قید سے فارغ ہوا تو جام فیروز، جس کے اہل و عیال اسیر ہو گئے تھے اطاعت اختیار کرنے کے علاوہ کوئی چارہ نہ دیکھ کر، آ کر خدمت میں حاضر ہوا۔ شاہ بیگ اس سے بڑی نوازشوں کے ساتھ پیش آیا اور اسے اپنا بیٹا بنایا کر سیوستان تک کا ملک اسے عنایت کیا اور کوہ لکلی کو سرحد قرار دے کر واپس ہوا۔ اس کے بعد میر علیکہ ارغون، سلطان

مقیم یہ گلار، کیپک ارغون اور احمد تر خان کو فریوز کے پاس چھوڑ کر سیستان کے نواح سے دریا خان کے بیٹوں کا صفائیا کر کے شال اور سیوی کی طرف چلا گیا۔

سمہ قوم کے لوگ جو اس افرات فری کے دور میں ادھر ادھر منتشر ہو گئے تھے وہ جام صلاح الدین سے مل کر اسے گجرات سے لے آئے۔ کچھ کے والی رائے کھنگار کی مدد سے جو خود بھی سے قوم کا فرد تھا، وہ دس ہزار جاڑیجہ اور موڈھا قبائل کے بہادر ساتھ لے کر تھے پر حملہ آور ہوا۔ یہ خبر پانے اور جام فیروز کی درخواست پر مرزا شاہ حسن ابن شاہ بیگ اسی سال کی 14 محرم کوشال سے نکلا اور بیس دنوں کے اندر آ راستہ فوج کے ساتھ اس کی مدد کے لیے آ پہنچا۔ جب فریقین نے ایک دوسرے کے سامنے صفیں آ راستے کیں۔ صلاح الدین کی جانب سے اس کا بیٹا ہبیت خان جو سلطان مظفر گھر اتی کا نواسہ تھا، لشکر کے مقدمہ کا سردار تھا۔ اس طرف سے مرزا عیسیٰ تر خان، میر علیکہ اور سلطان قلی یہ گلار نے پیش قدی کی اور ان پر زبردست یلغار کر کے ہبیت خان کو کثیر آدمیوں سمیت قتل کر دالا۔

صلاح الدین، بیٹے کے مارے جانے کی خبر سن کر انہائی جوش و غضب کے ساتھ میدان جنگ میں کو دپڑا۔ اس طرف سے مرزا شاہ حسن نے بھی سخت حملہ کر کے شجاعت کا حق ادا کیا اور آن واحد میں دشمن کا سارا لشکر درہم کر دیا اور اکثر کو قتل اور باقی ماندہ کو بھگا کر سرخرو ہوا۔ رائے کھنگار کا بھائی آ مرزا رانی کشیر آدمیوں سمیت میدان جنگ میں کام آیا۔ مرزا شاہ حسن حملہ آوروں کو گجرات کی طرف بھگا کر تین دن کے بعد میدان جنگ سے واپس لوٹ آیا۔ ماہ ربیع الثانی میں شاہ بیگ خود بھی باغان کے نواح میں آ پہنچا اور مرزا شاہ حسن کو وہاں طلب کیا۔ اسی درمیان میں اس نے ماقصیوں کو جو اپنی خود مختاری کا دم بھر رہے تھے ختم کر کے ان کے قلعہ کی بنیادیں بھی اکھاڑ پھینکیں۔ مرزا شاہ حسن نے باپ کی خدمت میں حاضر ہو کر قدم بوسی کا شرف حاصل کیا۔ پھر حکم کے مطابق سیستان جا کر وہاں قابل اعتماد افراد مامور کیے اور انہیں نئے سرے سے عمارتیں تعمیر کرنے کے لیے زمینیں تقسیم کر کے اور ذخیرے جمع کرنے کے احکامات دے کر باپ کی خدمت میں واپس آ گیا۔ شاہ بیگ نے جام فیروز کو لکھ کر بھیجا کہ ”میرے دل میں گجرات فتح کرنے کا پختہ ارادہ ہے چنانچہ جیسے ہی یہ تمنا پوری ہوئی ملکت سندھ حسب سابق تیرے حوالہ کر دی جائے گی۔“ اس کے بعد خود بھر کر روانہ ہو گیا۔ وہاں پہنچ کر اس نے قلعہ کے اندر رہنے والے سادات کو روہڑی

میں رہائش گا ہیں عطا کیں اور اروڑ شہر کے کھنڈ رات کی اینٹوں سے نیا قلعہ تعمیر کرایا۔ اس موقع پر پر لوگوں نے کہا کہ مغرب کی سمت والے دو نیلے قلعہ کے لیے نقصان وہ ثابت ہوں گے چنانچہ پہلے انہیں ہموار کرنے کا خیال رکھنا ضروری ہے، لیکن اس نے کہا کہ ”چونکہ زبردست دریا قلعہ کو چاروں طرف سے گھیرے میں لیے ہوئے ہے اس لیے ان ٹیلوں کی کیا فکر ہے، کیونکہ جلیل القدر بادشاہ اس چھوٹے قلعے کی تنجیر کی طرف متوجہ ہوں گے اور دوسرے چھوٹے موٹے سردار اسے فتح نہ کر سکیں گے۔“ بہر حال جب سال بھر میں قلعہ کی عمارت تیار ہوئی تو میر فاضل کو لکھا ش، ملک محمد کو کہ میر محمد ساربان اور سلطان محمد مہردار جیسے بعض امرا وہاں مقرر کیے۔ اس کے بعد بلوچ فسادیوں کی سریش کے لیے جنہوں نے اس اطراف میں اودھم مچارکھا تھا اس نے فوجیں مامور کیں جنہوں نے طے شدہ منصوبہ کے مطابق ہر مقام پر ایک ہی وقت میں اس گروہ کو برپا کر دیا۔ اس کام سے فارغ ہو کر شاہ بیگ شاہ اور سیوی کی طرف چلا گیا۔ اس کے بعد سنہ 928ھ میں وہ پھر بکھر واپس آیا اور پائیدہ محمد ترخان کو وہاں کی حکومت تفویض کر کے گجرات کے ارادہ سے موضع آگھم کے قریب جا کر جام فیروز کا انتظار کرنے لگا۔ یہاں اتفاقاً 22 ماہ شعبان سنہ 928ھ کو وہ سکرات میں بنتا ہوا اور پیش امام حافظ شریف کو سورۃ یاء میں پڑھنے کا حکم دیا۔ وہ جب تلاوت کرتے کرتے آیت ”مامالی لا عبد الذی“ پر پہنچا تو اس نے کہا کہ ”مکبر پڑھ“ چنانچہ دوسری مرتبہ جب حافظ آیت ”یا لیت قومی یعلمون بما غفرلی“ پر پہنچا تو اس نے اپنی جان حق تعالیٰ کے حوالہ کر دی۔ ”شہر شعبان“ اس کی تاریخ و فاتحے ہے۔

میر طاہر نے ایک قول کے مطابق اس کی وفات قندھار میں اور دوسرے قول کے مطابق ملتان میں تحریر کی ہے۔ لیکن یہ دونوں باتیں ناممکن ہیں۔ کیونکہ جب باہر بادشاہ نے اس سے قندھار چھین لیا تھا بھی اس نے سیوی اور شاہ ہوتے ہوئے سندھ پر قبضہ کیا تھا چنانچہ اس قلیل عرصہ میں اس کا قندھار جانا کیسے ممکن ہو سکتا تھا؟ ملتان تو وہ کبھی نہ گیا تھا، پھر اس کی موت وہاں کیسے ممکن تھی؟ اور جب وہ تنجیر گجرات کے ارادے سے سفر کر رہا تھا تو ملتان اس کی راہ میں کس طرح آیا؟

بہر حال اس کی لاش کو مکہ شریف لے جا کر دفن کیا گیا۔ اپنے عہد شباب میں وہ خواجہ عبداللہ کی خدمت میں حاضر رہ کر اور علمی کمالات حاصل کر کے بلند درجہ پر فائز ہوا تھا۔ جن دنوں وہ ماب

کے ساتھ ہرات میں رہا کرتا تھا ان دونوں وہ ہمیشہ علمائی کی محبت میں رہا کرتا اور ہفتہ میں دو بار انہیں اپنے مکان میں مدعو کر کے ان کی خدمت کیا کرتا اور ان سے فیض حاصل کیا کرتا تھا۔ اسکی تصینیفات میں ”شرح کافیہ“ اور بعض رسالوں کے حواشی مشہور ہیں۔

### مرزا شاہ حسن

میر معصوم کے قول کے مطابق باپ کے فوت ہونے کے بعد یہ نصر پور میں تخت نشین ہوا اور اس نے شہنشاہ بابر کے نام کا خطبہ پڑھا۔ بعض خیر خواہ اس پر کافی ناراض ہوئے۔ لیکن اس نے کہا کہ ”اپنے قدیمی ولی نعمت بادشاہ کے ہوتے ہوئے اس کا مقدس نام خطبہ سے خارج کر دینا ہمارے لیے مناسب نہیں ہے۔“ جام فیروز نے شاہ بیگ کی وفات کی خبر سن کر خوش منائی اور فاتح خوانی کو نظر انداز کر کے اطاعت سے منحرف ہو گیا۔ مرزا شاہ حسن نے اس خبر سے باخبر ہو کر اس کی بیخ کنی کا ارادہ کیا۔ جام فیروز یہ سن کر خائف ہو گیا اور اس نے حافظ رشید خوش نولیں اور مفتی قاضی قاضن کے ہاتھوں تحائف بیچ کر مغدرت چاہی، لیکن ساتھ ہی ساتھ خفیہ طور پر جنگ کی تیاری میں بھی مشغول رہا۔ مرزا کو یہ حال معلوم ہوا تو اس نے ٹھنڈے پر چڑھائی کر دی۔ جام فیروز اپنے میں مقابلہ کی سکت نہ پا کر وزیر یا نک اور شیخ ابراہیم داماکو جنگ پر مامور کیا اور دریا پار کر کے فرار ہو گیا۔ انہوں نے بڑی کوششیں کیں تو چھپیوں اور تیر اندازوں سے بھر پور کشتیاں حائل کر کے ان کی راہ روکنی چاہی، لیکن مرزا کا لشکر ان سب کو ہٹاتا ہوا، فتح مندی کے ساتھ ٹھنڈے میں داخل ہو گیا۔ بد نصیب جام فیروز کچھ بھاگ گیا اور جلد ہی وہاں سے ایک لشکر تیار کر کے چھپاں ہزار پیادوں اور سواروں کے ساتھ چاچک اور راحمہ کے قریب آ کر جنگ کا طلب گار ہوا۔ مرزا شاہ حسن کچھ آدمی ٹھنڈے کی حفاظت کے لیے چھوڑ کر اس کے مقابلہ پر آیا۔ جب دونوں فریق ایک دوسرے کے سامنے ہوئے تو سندھی اور کچھی بہادر سروں سے پیڑیاں اتار کر اور سرم کے مطابق چادروں کے کونے ایک دوسرے سے باندھ کر گھوڑے سے اتر کر پیادہ ہو گئے اور جنگ کرنے کے لیے مستعد ہو گئے۔ سندھ اور ہند کے لوگوں کا یہ دستور ہے کہ جب وہ مرتبے دم تک جنگ کرنے کا تھیہ کرتے ہیں تو اسی طرح لڑائی شروع کرتے ہیں۔

کہتے ہیں کہ مرزا شاہ حسن نے یہ حالت دیکھ کر امرا کو مبارکباد دے کر کہا کہ ”انہوں نے

خود ہی اپنے آپ کو باندھ کر ہمارے سامنے پیش کیا ہے اور انشاء اللہ تعالیٰ ایسا ہی ہو گا، یہ کہہ کرو وہ گھوڑے سے اترا اور وضو کر کے مناجات کی نیت سے درکعت نفل ادا کر کے بارگاہ ایزدی میں کامیابی کے لیے دعا مانگی چنانچہ اس کی دعا کا تیر قبولیت کے نشانہ پر جائے۔ اس کے حکم کے مطابق لشکر پہلے صرف تیر بر سار ہاتھا، جب وہ مناجات سے فارغ ہوا تو گھوڑے پر سوار ہو کر ہله بول دینے کا اشارہ کیا۔ صبح سے لے کر شام تک جنگ ہوتی رہی جس میں تقریباً میں ہزار آدمی قتل ہو گئے۔ جام فیروز خوار و خراب ہو کر گجرات بھاگ گیا، اور پھر مرتبہ دم تک وہیں رہا۔ مرزا تین دن تک اس مقام پر ڈھیر کر گئیں، گھوڑے اور جو دوسرا سامان ہاتھ آیا تھا اسے اپنے آدمیوں میں تقسیم کر کے واپس ہوا اور شہر تھٹھہ میں منزل انداز ہوا اور پھر تغلق آباد میں سکونت اختیار کی۔ چھ ماہ بعد وہ ہلاکندھ کی راہ سے پہلے سیستان گیا اور وہاں درپلے کا پر گز نہ میر فرخ کو عطا کر کے شکار کھیلتے ہوئے ”بیرون“ جا کر جو کھر سے تین کوں کے فاصلہ پر ہے اقامت گزیں ہوا۔ راہ میں ہر مقام پر بستیوں اور باشندوں کو مطبع بناتا گیا۔ حدود اباوڑی میں اس کے لشکرنے ڈھیر اور ماچھی قبائل کو شکست دے کر ”اباوڑی“ پر قبضہ کیا۔ بالآخر سنہ 930ھ میں تخبر ملتان کا ارادہ کر کے پہلے ایک ہفتہ کے لیے وہ سیوی گیا اور وہاں قلعہ کی نئے سرے سے تعمیر کرائی۔ اس کے بعد واپسی میں رند، مگسی اور بلوج قبائل کو مطبع کرتا ہوا بکھر واپس آیا، اور ظہیر السلطنت شہنشاہ بابر سے بھی اخلاص اور قرابت کا رشتہ استوار کیا۔ اس کے بعد سنہ 931ھ میں وہ ملتان کی طرف روانہ ہوا۔ راستہ میں ”سیورانی“ کے قلعہ پر قبضہ کر کے اسے برباد کر دینے کے بعد اس نے ”قلعہ منو“ کا رخ کیا لیکن قطب العارفین شیخ روح اللہ قدس سرہ کی سفارش پر اس سے درگزر کیا۔ ملتان کے بہادروں میں سے ”جمو“ اور ”بندہ ڈھر“ بھی آ کر خدمت میں حاضر ہوئے۔ لانگاہ شہزادے اور بلوج جو اس کے مقابلہ کے لیے آئے تھے، انہیں شکست دے کر اور قلعہ اج فتح کر کے اس نے اسے مسما کر دیا۔ اس کے بعد ہی سلطان ”محمود لانگاہ“ بلوج، رند و دوا، کورانی اور چاندیہ قبائل کے اسی ہزار کے لشکر کے ساتھ اس سے جنگ کرنے کے لیے آیا۔ لیکن آخر کار مرزا نے لانگاہ ہوں سے صلح کی اور گھار وہاں کو سرہد مقرر کر کے معتمد افراد کو اج میں مامور کیا۔ اس کے بعد اس نے دلاور کے قلعہ پر چڑھائی کی۔ شور یہ زمین پر واقع ہی قلعہ جو مضبوطی کے اعتبار سے دور دراز کے ملکوں تک مشہور تھا کچھ ہی عرصہ میں کر لیا۔ کہتے ہیں کہ حکم کے مطابق مرزا کے لشکر نے ایک ماہ کی رسدا پنے ساتھ لے لی تھی اور تم

دن کے اندر قلعہ کے چاروں طرف انہوں نے تین سو کنویں کھود کر خود کو خشکی کی پریشانی سے بے نیاز کر لیا تھا۔ دوسری طرف غازی خان قلعہ کے اندر پھنس کر رہ گیا اور کافی ہاتھ پاؤں مارنے کے بعد آخراً خارلا چار ہو کر رہ گیا۔ قصہ مختصر اہل قلعہ میں سے اکثر کوئی وزیری اور باقی ماندہ کو گرفتار کر کے بے اندازہ غنیمتوں کے ساتھ پندرہ دن کے اندر وہ بکھر واپس آ گیا۔ سنہ 932ھ میں وہ دوبارہ ملتانیوں کی نافرمانی کی وجہ سے ان کی طرف حملہ آور ہوا اور ایک سال کے محاصرہ اور کافی قتل و غارت گری کے بعد بالآخر شہر فتح کر کے سلطان محمود لاٹگاہ کی بیٹی اور بیٹے کو مسکین تر خان کے حوالہ کیا، جوان دونوں کو اپنا جگہ گوشہ اور فرزند تصور کرنے لگا۔ دو ماہ وہاں قیام کرنے کے بعد اور خواجہ مش الدین کو ملتان پر مأمور کر کے ”مرزا شاہ حسن“ خود بکھر واپس آ گیا اور کچھ عرصہ کے بعد نذرانہ کے طور پر ملتان بابر بادشاہ کے حوالہ کر کے خواجہ مش الدین کو بکھر واپس بلا لیا۔ بابر بادشاہ نے ملتان اپنے فرزند کا مردان کو عطا کیا۔

اسی عرصہ میں والی کچھ دراوڑ کھنگارنے جو جام صلاح الدین کی اعانت میں آ کر اور شکست کھا کر فرار ہو گیا تھا، تھنھے کی تسبیح کا ارادہ کر کے اس مضمون کا خط بھیجا کہ ”میرا بھائی آ مر آ مرانی تہہارے ہاتھوں قتل ہو گیا تھا۔ چنانچہ اب اس کے اقارب تھنھے پر حملہ کرنا چاہتے ہیں لیکن تہہاری غیر حاضری میں خالی ملک پر فوج کشی کرنا جائز نہ سمجھتے ہوئے تمہیں اطلاع دی جاتی ہے۔ اگر تم ولایت تھنھے کا کچھ حصہ مقتول کے ورثا کو دے دو تو بہتر ہے ورنہ ہم آ رہے ہیں۔“ مرزا نے جواب لکھ بھیجا کہ ”آ مر کے خون کا جوش ابھی سر دنہ ہوا ہو گا چنانچہ ہم خود تہہاری طرف آ رہے ہیں اس لیے یہاں آ نے کی تکلیف نہ اٹھاؤ۔“ بعضوں کا کہنا ہے کہ مرزا نے خود پہل کر کے اس کے پاس خط لکھا تھا کہ ”میں تیرے بھائیوں کا سارا ملک اپنے قبضہ میں کر چکا ہوں لیکن اس پر بھی تعجب ہے کہ تیجے غفل نے اس قدر قریب ہونے کے باوجود نہ کوئی تخفہ بھیجا ہے نہ ہدیہ نہ اطاعت اختیار کی اور نہ اتحاد ہی کی ضرورت محسوس کی ہے جس میں حال اور مستقبل کی بہتری ہے۔ بہر حال! اب ہم گجرات فتح کرنے کا مصمم ارادہ کر چکے ہیں۔ بہتر ہے کہ اس راہ میں خواجہ خود کو پامال نہ کر اطاعت کی طرف باغ پھرا اور کچھی گھوڑے جن کی سواری کے لیے عرصہ سے دل مائل ہے، نذرانہ کے طور پر روانہ کر۔ دوسری صورت میں جنگ کے لیے تیار رہ!“ بہر حال جیسا بھی ہو۔ چونکہ رائے کھنگار کو اپنے لشکر اور بہادروں پر ناز تھا اور وہ تکمیر پر بدستور قائم تھا اس لیے مرزا تیزی کے ساتھ

اس کی طرف روانہ ہوا۔ کچھ کے قریب پہنچنے پر لشکر میں رسد کی سخت قلت ہو گئی جس کی وجہ سے سپاہی تنگ دل ہو گئے۔ اس صورت حال کا مقابلہ کرنے کے لیے مرازے فوج کو چار حصوں میں تقسیم کر دیا۔ اور حکم دیا کہ ہر حصہ مختلف ستون سے کھنگار پر حملہ کرے لیکن ایک دوسرے سے مخالف نہ ہو اور خود کو اس طرح اس کے سامنے ظاہر کرے کہ حريف دوسری فوج کے وجود سے بے خبر ہو کر مقابلہ کو آئے۔ چنانچہ پہلا دستہ ”سلطان محمود خان“ کی معیت میں بڑھا اور دوسرا میر فرخ اور خود مرازاشاہ حسن کی سرکردگی میں۔ تیسرا دستہ شاہ حسن تکدری کی کمان میں روانہ ہوا اور چوتھا دستہ مرازا میسلی اور میر علیکہ کی سرکردگی میں۔ کھنگار کو جب خبر ملی کہ مرازاشاہ حسن ایک منحصر فوج کے ساتھ اس سے جنگ کرنے آ رہا ہے تو وہ جنگ کے لیے مستعد ہو کر دس ہزار سوار اور بے شمار پیادے ساتھ لے کر مقابلہ پر آیا۔ سلطان محمود کے دستے کو کھنگار کے آنے کی خبر ملی تو فوراً اس کی راہ روک کر سنے مرازا کو اس کی خبر دی اور ایک تیز رفتار قاصد میر فرخ کی طرف روانہ کیا۔ کھنگار کا لشکر گھوڑوں سے اتر کر پیادہ ہو گیا اور چادریں ایک دوسرے سے باندھ کر اور باہم ڈھالیں ملا کر نیزہ بازی شروع کر دی۔ اس طرف سے مغلوں نے اپنی رسم کے مطابق تیر بر سانے شروع کر دیئے۔ دو تین ساعت جنگ ہوئی ہو گئی کہ خدائے پاک کی مدد سے غنیم نے صرف سلطان محمود کی فوج سے مکمل شکست کھائی اور فرار ہوتے وقت میر فرخ کی فوج کے ہتھے چڑھ کر خونخوار تکواروں کی خوراک بنا۔ جب مرازا کے لشکر کو خاطر خواہ کامیابی حاصل ہو گئی تو انہوں نے وہیں ڈیرے ڈال دیئے اور صحیح کے وقت شہروں اور قریبوں کو لوٹنے کے لیے لشکر روانہ کیا جو بے شمار اسباب، گھوڑے، قیدی اور مویشی ساتھ لے کر کامیابی کے ساتھ واپس ہوا۔

## تجھر ک اور چاہ جھر کی حقیقت

میر طاہر نسیانی لکھتا ہے کہ سفر سے واپس ہوتے ہوئے مرازاشاہ حسن جھر ک اور چاہ جھر ک کے قریب پہنچا اور ”طولا پرس“، ”جو ایک خدائی کرشمہ تھا اور اس کنویں میں پوشیدہ تھا، اس نے باہر نکالنا چاہا۔ چنانچہ اس کنویں کے قریب ایک دوسرਾ کنوں کھود کر چخنی کے ذریعہ اس کا سارا پانی نکال کر نئے کنویں میں ڈالا۔ جب وہ کنوں خالی ہوا تو طولا پرس اس میں سے اڑ کر پانی سے بہرے ہوئے برابر والے دوسرے کنویں میں جا پڑا۔ اس طرح کئی باروہ کنوں خالی کیے گئے لیکن

طولا پر اس ایک سے دوسرے کنوں میں بار بار جاتا رہا۔ آخر منٹ میں آیا کہ یہ ایک قسم کا ظسم ہے جس سے درگز رکنا چاہیے۔ چنانچہ اس نے ان دونوں کنوں کو مٹی سے بھروادیا۔ چونکہ اس کا حال عجائباتِ الہی میں سے ہے اس لیے بیان کیا جاتا ہے۔

### طولا پر اس کے بننے اور اس کی خاصیت کا ذکر

کہتے ہیں کہ کچھ کے راجہ "لاکھ بن پھل" کے زمانہ میں نباتات کے خواص کا ایک ماہر جو گی ایک ایسی جڑی بولی کی تلاش میں تھا جسے اگر جڑ سے الہاڑ کر آگے کے دھنے ہوئے الاو میں کسی آدمی کے ساتھ پھینک دیا جاتا تو وہ آدمی سونے کا ہو جاتا اور اس کا جو عضو بھی کاثا جاتا وہ عضو خود بخود پھر سے پیدا ہو جاتا۔ اتفاقاً ایک دن اسی تلاش میں وہ ایک گلے کی طرف جانکلا جس کی ایک بکری کا دھانہ سرخ ہو رہا تھا۔ انسے اس بکری کے پیچھے پیچھے گھوم کر وہ بولی تلاش کر لی اور اسے جڑ سے الہاڑ کر چڑا ہے سے کہا کہ "میں آگ کی پوجا کرنا چاہتا ہوں تو بھی آ جاتا کہ ہم دونوں ساتھ ساتھ پوجا کریں۔ بالآخر دھرا دھر سے گھاس لکڑی اور کانٹوں کا ڈھیر جمع کر کے اور وہ بولی بھی اس انبار میں ڈال کر انہوں نے آگ جلائی۔ اس کے بعد جو گی نے چڑا ہے سے کہا کہ "تو آگے آگے چلتا کہ ہم آگ کا طوف کریں۔" خوش قسمت چڑا ہے کوڑ رنگا، اس نے جو گی کو اپنے آگے کیا۔ لیکن جو گی کی روشن سے اسے ایسا معلوم ہوا کہ وہ اسے آگ میں پھینک دے گا۔ چڑا ہے نے پیش دستی کر کے جو گی کو والا ڈیں دھکیل دیا اور خود بھاگ گیا۔ خدا کی قدرت سے آگ میں بھسم ہو کر جو گی سونے کا بن گیا۔ دوسرے دن جب وہ چڑا ہا نتیجہ دیکھنے کے لیے راکھ کے اس ڈھیر کے پاس پہنچا تو اس نے دیکھا کہ جو گی کا سارا جسم سونے کا ہو گیا ہے چنانچہ اس کا ایک حصہ کاٹ کر اور باقی کو زمین میں دفن کر کے شہر کی طرف چلا گیا۔ دوسرے دن جب وہ اس کے جسم کا دوسرا حصہ کاٹنے کے لیے آیا تو کاثا ہوا سابقہ حصہ اس نے بدستور سالم دیکھا۔ اسی طرح کتنے ہی دونوں تک وہ اس کے اعضا کو کاثا اور اسے پھر صحیح و سالم دیکھتا رہا۔ آخر کار جب اس کی حرصل پوری ہو گئی اور یہ حال ظاہر ہو جانے کا خوف محسوس ہوا تو اس نے جا کر "لاکھ" کو اس کی خبر دی جو جا کر اس "طولا پرس" کو اپنے ساتھ اٹھالا۔ پھر اس کے اعضا کو کاٹ کر اس نے اپنے پاس اس قدر دولت جمع کر لی کہ ایک لاکھ پچس ہزار روپیے وہ روزانہ خیرات کیا کرتا تھا حالانکہ وہ دنیا کا کوئی بھی

کار و بار نہ کرتا تھا۔

کہتے ہیں کہ مرتبے وقت اس نے خدا سے دعا مانگی تھی کہ یہ دولت کسی دوسرے کو نصیب نہ ہو۔ چنانچہ اس دعا کی قبولیت کا اثر دیکھ کر اسے کنویں میں چھپا دیا۔ جس کے بعد یہ بجھنی رہتا آیا اور اس طاسم کی کنجی بھی کسی دوسرے شخص کے ہاتھ نہ لگی۔  
قصہ مختصر، کھنگار پر فتح پا کر مرزا شاہ حسن ٹھنڈھے لوٹ آیا۔

مرزا کا پٹن پر حملہ آور ہونا اور کامیابی کے ساتھ واپس آنا

کچھ سے مظفر و منصور ہو کر نہایت شان و شوکت کے ساتھ واپس آنے کے بعد کتنے ہی عرصہ تک مرزا شاہ حسن سندھ میں آرام و آسانی کے ساتھ وقت گزارتا رہا۔ بالآخر سنہ 942ھ میں ہمایوں بادشاہ نے دہلی سے آ کر چتوڑ پر حملہ کیا۔ اس موقع پر چتوڑ کے بادشاہ کی سفارش میں سلطان محمود بہادر گجراتی نے اسے ایک سخت خط لکھا۔ جو بادشاہ کے دل پر گراں گزر اچانچہ یلغار کر کے وہ مذکورہ سلطان کے ملک میں جا پہنچا اور اسے شکست دی۔ اسی عرصہ میں اس نے مرزا شاہ حسن کو بھی لکھا کہ ”وفاداری کے طریقہ کو ملحوظ خاطر رکھتے ہوئے خود کو سندھ سے فی الفور پٹن پہنچائے تاکہ ان شکست خور دوں کی راہ فرار مسدود ہو جائے۔ یہ تحریر موصول ہونے پر مرزا شاہ حسن سرعت کے ساتھ لشکر تیار کر کے نظر پور سے راندھن پور را دھن پور کے راستے سے ہوتا ہوا پٹن جا پہنچا۔ پٹن کے حاکم خضر خاں کو مخصوص کر کے اس نے قرب و جوار میں لوٹ مار شروع کر دی۔ لکھر کا حاکم سلطان محمود خاں ہر اول پر تھا۔ اس نے جنید اور ”جونہ دھار یہبے“ کو خضر خاں کے پاس پٹن بھیج کر پیغام کہلایا کہ آ کر مرزا کی خدمت میں حاضر ہو۔ اس نے جواب دیا کہ ”سلطان محمود بہادر کرنال میں صحیح سلامت موجود ہے، میں اس کے حکم کے بغیر قلعہ کس طرح حوالہ کر سکتا ہوں۔“ یہ جواب پا کر قاصد اس کی والدہ کے پاس گئے۔ بالآخر پٹن کے قرب و جوار سے لشکر کی چھاؤنی اٹھا لینے کے لیے ایک لاکھ فیروز شاہی مرزا شاہ حسن کو اور تیس ہزار فیروز شاہی سلطان محمود خاں کو نذر انہ دینے کا فیصلہ ہوا۔ نذر انہ وصول کرنے کے بعد مرزا شاہ حسن نے اپنے آنے کی اطلاع عبد القدوس کے ہاتھوں بادشاہ کی خدمت میں روانہ کی اور خود پندرہ دن پٹن کے نواح میں مقیم رہا۔ اس عرصہ میں سلطان محمود خاں، محمود آباد تک جا کر لوٹ مار کر کے گجراتیوں کا کیش مال و متاع لے کر

واپس آگیا۔ اس موقع پر میرفرخ نے مرزا شاہ حسن سے کہا کہ ”اگر مرزا کو بادشاہ اپنی چھاؤنی میں طلب کرے گا تو ضرور جانا پڑے گا۔ وہاں ارغون، ترخان اور سندھی سپاہی سلطانی ساز و سامان اور عطا و بخشش دیکھ کر ہمارا ساتھ چھوڑ دیں گے۔ اس لیے مشورہ یہ ہے کہ کوئی بہانہ پیش کر کے یہیں سے سندھ واپس لوٹ جائیں۔“ اس تجویز سے متفق ہو، کہ اس نے مرزا قاسم بیگ کے ہاتھوں عرضہ بھیجا کہ ”شاہی حکم کی قبیل میں میں اپنا سارا لشکر لے کر یہاں تک ہی تکین انہیں ابھی بھی بھیجہے اور بکھر کے امرا کی جانب سے خطوط منصوب ہوئے ہیں کہ فتحی، جتوئی اور دیگر زینداروں نے سندھ کو خالی دیکھ کر لشکر جمع کیا ہے اور یہ طرف لوٹ مار کر رہے ہیں۔ اس لیے جو براہمیں ادھر وہاں جارہا ہوں۔“ غرضہ سنہ 45ھ (سنہ 945ھ) کی ابتداء میں راد حسن پوری راستہ و نتھی کی طرف روانہ ہو گیا۔ اثنائے راہ میں جائزیج اور سوڈھا قبائل کو لوٹا ہوا لٹکھتا آپنچا۔ اس کے بعد سنہ 946ھ میں اس نے میر علیکہ ارغون کو گجرات اور بنگال کی فتوحات کی مبارکباد دینے کے لیے ہمایوں بادشاہ کے حضور میں اور میر غوثی محمد ارغون کو قندھار کی تغیریکی مبارک باد دینے کے لیے مرزا کامران کی خدمت میں روانہ کیا۔ میر علیکہ نے شاہی چھاؤنی سے بغیر اجازت واپس آ کر مرزا شاہ حسن سے کہا کہ ”بادشاہ کی لاپرواہی کی روشن سے میں نے یہ اندازہ لگایا ہے کہ عقریب کوئی غمیم اس پر حملہ آور ہوگا اسی وجہ سے میں فوراً بغیر اجازت حاصل کیے چلا آیا ہوں۔“ کچھ ہی دنوں بعد اس پیشیں گوئی کے مطابق ہمایوں بادشاہ کے ”شیرخان“ (شیر شاہ سوری) سے تکست کھا جانے کی خبر آئی۔ مرزا شاہ حسن نے میر علیکہ کی دو راندیشی پر آفرین کی اور مجلس مشاہرات طلب کی۔ بالآخر اس میں اچ سے لے کر بکھر تک دریا کے دونوں کناروں کو دیران اور بر باد کر دینے کا فیصلہ ہوا۔

### بادشاہ ہمایوں کے سندھ میں آنے کا ذکر

شعبان سنہ 947ھ کے آخر میں شاہی لشکر اج آپنچا۔ وہاں بخشولا نگاہ، خاں جہان کا القب، علم، نقارہ اور قیمتی خلعت سے سرفراز ہونے کے باوجود بذات خود حاضر نہ ہوا، البتہ لشکر کے خرچ کے لیے غلہ کی کچھ کشتیاں بھیج دیں۔ آخر کار 28 رمضان کو شاہی لشکر گاہ شہر وہری میں استادہ ہوئی اور بہر لوکا ”چار باغ“ جو فرحد و نظارہ کے اعتبار سے اپنا جواب آپ تھا، بادشاہ ہمایوں کی اقامت گاہ بننا۔ سلطان محمود خاں نے قلعہ کو تحکم کر کے ساری کشتیاں منگوا کر اپنی طرف لٹکر کرائیں۔ بادشاہ

نے حاضر ہونے کے لیے جو حکم بھیجا اس کے جواب میں اس نے عرض کیا کہ ”میں میرزا شاہ حسن کا نمک خوار ہوں جب وہ حکم دے گا تبھی قلعہ حوالہ کروں گا۔“ لیکن اس کے باوجود شاہی لشکر گاہ میں علہ کی قلت کا حال سن کر اس نے تقریباً پانچ سو خار غلہ بھیج کر حق خدمت ادا کیا۔ یہ خدمت پندکی گئی۔ بادشاہ نے امیر طاہر صدر اور سمندر بیگ کی معرفت بہتری کے بڑے بڑے وعدوں اور سابقہ حقوق کے اعادوں کے ساتھ میرزا شاہ حسن کو پیغام بھیجا۔ مرزانے قادر دوں کا شایان شان استقبال کیا اور اس امر کا اقرار کیا کہ حضرت بادشاہ کے تشریف فرمائے گئے پر ہالہ کندھی (ہلا) سے لے کر بھورہ تک دریا کے اس پارواں میں مواضعات حرم سرا کے اخراجات کے لیے حوالہ کرے گا اور عہد و اقرار پختہ کرنے کے بعد ہاضری کے شرف سے مشرف ہو گا۔ اور پھر اپنی کل فوج سمیت ہمراہ کاب رہتے ہوئے گجرات فتح ہونے کے بعد ہی واپس آئے گا۔ اسی اقرار کے مطابق اس نے جناب شیخ میرک پورا نی اور میرزا قاسم طغائی کو شایان شان نذر انوں کے ساتھ خدمت میں روانہ کیا اور ساتھ ہی ساتھ اس مضمون کا ایک عربی فہم بھی تحریر کیا کہ: ”بکھر کا علاقہ کم پیدا اور کا علاقہ ہے البتہ ”چاپکان“ کی زمین نہایت سر بزر ہے۔ اگر حضور اس طرف تشریف لے جائیں گے تو دل و جان سے خدمت بجالانے کی کوشش کی جائے گی۔“ اس پر بادشاہ سے خیر خواہوں نے عرض کیا کہ ”اگر وہ صدق دل سے خدمت گاری کا ارادہ رکھتا ہے تو اپنے قلعے کیوں نذر نہیں کرتا کہ ہمیں بھی کوئی جائے پناہ حاصل ہو۔ چونکہ شیر خاں لاہور میں ہمارے سروں پر مسلط ہے اسی وجہ سے ہمیں مرزانی کی عرضی میں فریب نظر آتا ہے۔“ یہیں کہ بادشاہ نے بکھر کے محاصرہ کی طرف توجہ کی۔ اس طرف میرزا شاہ حسن کو بھی اس کے آدمیوں نے ان وعدوں سے بر گشته کر دیا۔

بادشاہ بیرون کے چار باغ میں مقیم تھا اس کے ساتھ تقریباً دو لاکھ سپاہی تھے جس کی وجہ سے قحط اس حد کو جا پہنچا تھا کہ جان کے عوض بھی روٹی نصیب نہ ہوتی تھی۔ چنانچہ تنگ آ کر چھ ماہ کے بعد وہ پاٹ میں جا کر منزل انداز ہوا۔ لیکن وہاں بھی لشکر میں تعفن پیدا ہو گیا تھا اس لیے پھر بکھر واپس آ گیا۔ کچھ عرصہ کے بعد کیم جہادی الاول سن 948ھ کو بادشاہ نے یادگار میرزا کو بکھر میں چھوڑ کر خود سیوسستان پر چڑھائی کی۔ بادشاہ کے وہاں پہنچنے سے پیشتر ہی میر سلطان قلی بیگ، میر شاہ محمود ارغون

میر محمود ساربان، علی محمد کوکلتاش اور میر صفار غون نے جا کر قلعہ کے آس پاس کی جملہ عمارتیں اور باغات دیران اور مسماں کر دیئے۔ بادشاہ نے جب وہاں پہنچ کر حاضرہ کو تگ کیا تو مرزا شاہ حسن نے ٹھٹھے سے نکل کر خندقیں کھدوادیں اور کشتیاں جمع کر کے مستعد ہو گیا اور میر علیکہ کو سیوسستان پر مامور کیا۔ وہ شاہی لشکر گاہ سے نزرتا ہوا بازار والے راستے سے قلعہ میں جا دخل ہوا۔ شاہی لشکر نے ایک طرف سے تقب لگا کر آگ دی۔ لیکن اس دیوار کے گرنے سے پیشتر ہی اہل قلعہ نے دوسری طرف اس سے زیادہ مضبوط دیوار بنا کر کھڑی کر دی۔ یہ حال دیکھ کر ایک طرف قلعہ کی مضبوطی اور دوسری طرف قلعہ شکن آلات کے فتقان کے پیش نظر سات ماہ کے حاضرے کے بعد جب پانی میں باڑھ آگئی مرزا شاہ حسن نے رسد کی آمد و رفت کے راستے مسدود کر کے، مرزا یادگار ناصر کو اپنی طرف ملا لیا اور فوج کا ایک حصہ بادشاہ سے الگ ہو کر چلا گیا تو لاچار ہو کر وہ بکھر واپس ہو گیا۔ وہاں پہنچ کر وہ مرزا یادگار ناصر کو اپنے ساتھ لے کر جہاز چلا جانا چاہتا تھا۔ اسی اثنائیں جود پھور کے راجہ مالدیو نے بادشاہ سے تشریف لانے کی درخواست کی؛ جس پر وہ اکیس محرم سن 949ھ کو اپنے روانہ ہوا۔ اور اسی سال کی 20 ربیع الاول کو ”مالدیو“ کی طرف روانہ ہو کر 14 ربیع الشانی کو دلاور کے قلعہ میں منزل انداز ہوا۔ پھر اسی ماہ کی 20 تاریخ کو بیکانیر میں چھاؤنی کرنے کے بعد وہاں سے، جود پھور کے قریب تیس کوں کے فاصلہ پر پہنچ کر خیمه زن ہوا۔ وہاں اسے معلوم ہوا کہ راجہ مالدیو کی اس درخواست میں دعا بازی شامل ہے۔ چنانچہ وہاں سے تیزی کے ساتھ جیسلمیر کی طرف پلتھتے ہوئے، کیم جہادی الاول کو جیسلمیر کے قریب جا پہنچا۔ جیسلمیر کے راجہ نے پانی بند کر دیا۔ بالآخر اسی مہینہ کی دسویں تاریخ کو وہ عمر کوٹ آیا۔ عمر کوٹ کے راجہ یہ سال نے اس کا استقبال کیا اور قلعہ کے اندر جگد دی۔ وہاں اسی سال کی پانچویں رجب اور اتوار کی شب کو جلال الدین ”محمد اکبر“ کی ولادت ہوئی۔ اس عرصہ میں مرزا شاہ حسن نے بکھر اور سیوسستان جا کر ان دونوں قلعوں کی مرمت کر کے انہیں پہلے سے بھی زیادہ مضبوط کیا اور پھر ٹھٹھے واپس آ گیا۔ بادشاہ نے عمر کوٹ کو فوجوں کا بار برداشت کرنے کا متحمل نہ پایا تو پھر سندھ کا ارادہ کر کے کچھ ہی عرصہ میں موضع ”جون“ آپنچا۔ چونکہ یہ مقام باغات، نہروں اور پچلوں کی بہتات کی وجہ سے سارے سندھ

میں ممتاز تھا اس لیے عرصہ تک اسی گاؤں کے باغات میں چھاؤنی رہی۔ مرزا شاہ حسن بھی لشکر کے ساتھ سامنے دوسرے کنارے پر آؤٹا۔ بادشاہ کو معلوم ہوا کہ سرزی میں بخورد کے ایک قلعے میں غلہ کا وافر ذخیرہ موجود ہے۔ اس نے اپنے کچھ معمدوں کو اس طرف روانہ کیا۔ دوسری طرف سے ان کی مزاحمت کے لیے مرزا شاہ حسن نے مرزا عیسیٰ کو روانہ کیا، لیکن اس سے کچھ نہ ہو۔ کا اس پر سلطان محمود کو بھیجا گیا۔ جس کے پیشے پر وہاں طرفین کے مابین جنگ ہوئی جس میں بادشاہ کے کارآمد آدمی مارے گئے۔ اس کے بعد دونوں لشکروں کے درمیان وقت فو قتاجنگ و فساد کی آگ بہڑکتی رہی۔ شاہی درگاہ کے جو ملازم مختلف موضعات میں جا کر رہے گے تھے انہیں مرزا کے حکم کے مطابق ایک ہی وقت میں قتل کر کے ان کے سر مرزا کے پاس بھیج دیئے گئے۔

کہتے ہیں کہ یہ خبر سن کر ہمایوں بادشاہ نے ارغونوں پر شخون مارا، جس میں بھی وہ سارے حملہ آور محمد باقی تر خان کے ہاتھوں قتل ہو گئے جیسا کہ آگے چل کر بیان ہوگا۔

اب بادشاہ کا دل سندھ کے قیام سے اچٹ گیا۔ اسی اثنامیں یہ رم خان نے بھی گجرات سے آ کر قدر حصار ہوتے ہوئے عراق چلنے کی تحریک کی اور مرزا شاہ حسن کے ساتھ صلح کی گفت و شنید شروع کر دی۔ مرزا نے بھی یہ موقع غنائمت جان کر ایک لاکھ مثقال نقد اور دوسرا ضروری سامان سفر فراہم کر کے تین سو گھوڑوں اور تین سو اونٹوں سمیت خدمت میں روانہ کیا۔ اس کے علاوہ ”جون“ کے سامنے ایک پل بھی تعمیر کر دیا۔ پل کی تعمیر اور صلح کی تاریخ ”صراط مستقیم“ سے برآمد ہوئی۔ بادشاہ نے 7 ربیع الآخر سنہ 950ھ کو اس پل کو عبرور کیا۔

کہتے ہیں کہ مرزا عیسیٰ تر خان نے خفیہ طور پر اور کھلم کھلا بادشاہ کی بے حد خدمت کی تھی جس کی وجہ سے بادشاہ نے اس کے حق میں بڑی دعائے خیر کی تھی اور اسی دعا کی برکت سے وہ اپنے سے زیادہ بلند مرتبہ امراء کے ہوتے ہوئے بھی ملک کا وارث ہوا۔ جیسا کہ آگے چل کر بیان ہوگا۔ دوسری طرف مرزا شاہ حسن کو اپنے ولی نعمت کے ساتھ بے ادبی سے پیش آنے کی پاداش میں اپنے ملازموں کے ہاتھوں ایسا ہی معاملہ پیش آیا۔

قصہ مختصر۔ بادشاہی لشکر کے اس سالہ قیام کی وجہ سے ملک سندھ میں زبردست قحط پڑ گیا۔

## عجیب حکایت

اسی حادثہ میں گرانی کے سبب سے ایک عورت اپنے بیٹوں سمیت کچھ عرصہ تک فاتحہ کرنے کے بعد جلاوطنی اختیار کر کے جاتے ہوئے ایک جنگل میں بے تاب ہو کر گر پڑی اور بیٹوں کو بھوک سے بے حال دیکھ کر کہنے لگی کہ ”میں تمہیں اس حال میں نہیں دیکھ سکتی، اس لیے اپنا خون تمہیں معاف کرتی ہوں۔ تم مجھے ذبح کر کے اس وقت اپنا پیٹ بھرو اور میرا باقی ماندہ گوشت زاد راہ بناؤ۔ ممکن ہے کہ اس طرح تم کسی سلامتی کی جگہ پر جا پہنچو؟“ بیٹوں نے اس پر بہتر انکار کیا اور زبان پر ”حاشا“ و ”کلا“ کے الفاظ لائے۔ لیکن ماں کے اصرار پر بالآخر انہیں ایسا ہی کرنا پڑا۔ انہوں نے گوشت کا ایک مکڑا پکایا ہی تھا کہ اتنے میں کچھ لوگ جن کی گائے چوری ہو گئی تھی ان پر نازل ہو گئے اور گائے ذبح کرنے کے الزام میں انہیں پکڑ لیا۔ ان بے چاروں نے خود کو بے گناہ ثابت کرنے کے لیے اپنا سارا حال لفظ بہ لفظ انہیں سنایا اور ماں کی آنسیں اور دوسرا نشانیاں انہیں دکھائیں۔ اس پر ان لوگوں نے انہیں اور زیادہ سختی سے باندھ کر کہا کہ ”یہ ممکن ہی نہیں ہے کہ کوئی آدمی اپنی ماں کو ذبح کر کے کھائے۔ تم نے ضرور کسی دوسرے کو ذبح کیا ہے؟“ انہوں نے بڑی التجاہیں کیں لیکن کوئی فائدہ نہ ہوا۔ بلکہ وہ لوگ اپنے طور پر ان سے سچی بات کا اقرار کرنا کے لیے درخت سے باندھ کر بیٹوں سے مارنا چاہتے تھے کہ اسی اثنامیں ان کی ماں کی آنسیں جا کر ان لوگوں کے پیروں سے چھٹ گئیں اور انہیں مارنے سے باز رکھنے کے لیے آگے قدم بڑھانے سے روک دیا۔ ان لوگوں میں ایک پیر مرد بھی شامل تھا۔ یہ ماجرا دیکھ کر اس نے کہا کہ ”بے شک انہوں نے اپنی ماں کو اس کی اجازت سے ذبح کیا ہے۔ جبھی وہ اپنی شفقت مادری کی وجہ سے اپنے بیٹوں کو مارنے سے تمہیں روک رہی ہے۔ بے شک ”ولادنا اکبادنا“ کی مصدق ایمان ظاہر ہوتی ہے۔“

قصہ مختصر اسی افراتفری کے زمانے میں بخششوالا گاہ نے ملتان کے نواح میں ”جپور“ کے سامنے قلعہ تعمیر کر کے ملتانیوں کو لا کر اس قلعہ میں آباد کیا اور عظیم لشکر جمع کر کے بھر پر حملہ آور ہوا۔ مرز اشاہ حسن نے میر شاہ محمود اور ارغون کو بھر کی حفاظت کے لیے روانہ کیا۔

سنہ 955ھ میں مرزا کامران "ہزارہ" سے سندھ آیا۔ مرزا شاہ حسن نے "پاٹ" کو اس کی منزل گاہ مقرر کیا اور اپنی بیٹی اس کے نکاح میں دی۔ پھر تین ماہ کے بعد ہزار سواروں کی جمیعت اس کے حوالہ کر کے اسے روانہ کیا۔ کامران سنہ 957ھ میں دوبارہ بکھر آیا مگر اس مرتبہ ہمایوں بادشاہ نے اسے انداز کر دیا۔

مرزا شاہ حسن نے پہلے اسے شاد بیلہ (سادھ بیلہ) کی بیکری پر جو بکھر کے مغرب کی طرف دریا کے وسط میں ہے جگہ دی اور اس کے بعد پر گنہ بھورہ کو اس کے باور پچی خانہ کے اخراجات کے لیے جا گیر قرار دے کر اس کی اقامت کے لیے فتح باغ میں انتظام کیا۔ لیکن کچھ عرصہ کے بعد وہ حج کے لیے چلا گیا۔

کہتے ہیں کہ مرزا شاہ حسن نے اپنی بیٹی کو اس سے چھڑانے کی بڑی کوشش کی لیکن اس مقصود میں نہیں کہا کہ "لوگ مجھے طعنہ دیں گے کہ جب تک اس کے آنکھیں تھیں تب تک تو اس کے پاس رہی لیکن ناپینا ہونے کے بعد سے چھوڑ دیا۔"

اس واقعہ کے بعد سے ہمایوں بادشاہ کی رنجیدگی کی پاداش میں مرزا کی حالت اتر ہونے لگی۔ عربی گاہی کے بیٹوں جیسے ذلیلوں اور کینوں کی سر پرستی کرنے پر جو ارغونوں اور ترخانوں پر بے انتہا مظلالم اور دست درازی کیا کرتے تھے، ارغون اور ترخان اس سے سخت ناراض ہو گئے۔ ادھر اس پر فانچ کا حملہ ہوا جس کا علاج صرف یہ تھا کہ وہ ہمیشہ کشتی میں بینچ کر رکھنے سے بکھر اور بکھر سے رکھنے آتا جاتا رہے۔

سنہ 960ھ میں شہر تھنٹھے کی اربابی (گورنری) اس نے "عربی گاہی" اور "اس معیل بالھاری" کو عطا کی۔ اسی سال کے آخر میں تھنٹھے کی نگرانی "شبہ" اور "رفیق" کے حوالہ کی جوز رخ زید غلامت تھے۔ یہ حال دیکھ کر ارغون امراء نے محرم سنہ 962ھ کی ابتداء میں میرزا عیسیٰ خان کی اطاعت اختیار کی جو خدا شناس بادشاہ کی ولی دعاوں سے سرفراز ہو چکا تھا۔ مرزا شاہ حسن یہ خبر سن کر بڑا ٹیک و تاب کھایا اور اس کے دفعیہ کے لیے بڑے ہاتھ پاؤں مارے لیکن چونکہ بادشاہ کی ناراضگی کا تیرنشانہ پر گلگ چکا تھا، اس لیے تدبیر کی ڈھال کام نہ آسکی۔ آخر کار اس کی زندگی ہی میں سلطان

محمود خان اور میرزا عیسیٰ نے سندھ کو آپس میں آدھا آدھا بانٹ لیا۔ لگی پہاڑیوں سے نشیب کا حصہ میرزا عیسیٰ کے حصہ میں آیا اور اس سے اوپر کا علاقہ سلطان محمود خان کے حصہ میں۔ اس حد بندی کے بارے میں انہوں نے پختہ عہد نامہ کیا۔ اس کے بعد جب تک میرزا شاہ حسن زندہ رہا چونکہ وہ مغلوں اور بیکار ہو چکا تھا اس لیے بہ ظاہر وہ اس کی اطاعت کرتے رہے۔ قضاۓ الہی سے اسی سال کی 11 ربیع الاول کو وہ فوت ہو گیا، چنانچہ اس کے پہلے کیے ہوئے عہد نامہ کے مطابق مذکورہ خوانین مخفیہ اور بکھر کے مالک ہوئے۔

میرزا شاہ حسن اپنے وقت کا بے نظیر بہادر تھا۔ بچپن سے لے کر بیماری کے زمانہ تک اس نے جتنی بھی لڑائیں لڑیں ان سب میں فتح یا ب رہا۔ وہ سنہ 896ھ میں پیدا ہوا تھا اور اس کی کل عمر 66 سال تھی۔ علوم منقولی میں کمال دسترس رکھتا تھا۔ کبھی کبھی شعر بھی کہتا تھا۔ جن میں ”سپاہی“ تخلص کرتا تھا۔ علماء، فضلا اور سادات کی بے حد عزت کرتا تھا۔ اس نے 34 برس تک حکومت کی۔ اس کے کوئی اولاد زینہ نہیں تھی۔ اس کی لاش کو مکہ شریف میں لے جا کر دفن کیا گیا۔ اس خاندان یعنی باپ اور بیٹے دونوں کی کل مدت حکومت 36 سال ہے۔



## سلطان محمود خان کی حکومت کے خاتمه کے بعد ولایت سنده کے بندگان درگاہ کے زیرِ تصرف آنے اور بکھر پر امور ہونے والے حاکموں کے بیان میں

پہلے تحریر کیا جا چکا ہے کہ گیسو خاں 12 جمادی الاول سنہ 982ھ میں بکھر آیا اور فرمان عالیشان جاری ہوا کہ ولایت بکھر کو محبت علی خاں اور مجاهد خاں میں نصف انصاف تقسیم کر کے تغیر مٹھہ کا رخ کیا جائے اور محمد باقی تر خاں کو قابو میں لاایا جائے۔ ان دونوں مجاهد خاں ولایت گنجاب میں تھا۔ جب اسے بکھر میں گیسو خاں کے پیش جانے کی خبر ملی تو وہ بسرعت تمام بکھر روانہ ہوا۔ مجاهد خاں کے پیشے سے پیشتر گیسو خاں نے شہر سکھر کو خالی کر دینے کا ارادہ کیا لیکن مجاهد خاں کے آدمیوں نے اس فعل کو مجاهد خاں کے آنے تک موقوف رکھنا چاہا۔ یہ بات گیسو خاں کو پسند نہ آئی اور اسے اپنا شکر سکھر روانہ کر دیا۔ مجاهد خاں کے ختار دکیل خاں نے اس سے اس دیوار کی آڑ لے کر جنگ کی کہ جو سکھر کے چاروں طرف بنائی گئی تھی۔ اس جنگ میں دونوں جانب کے بہت سے آدمی قتل اور زخمی ہوئے۔ اس واقعہ کے تین دن بعد مجاهد خاں آ کر اپنے آدمی روہڑی لے گیا اور سکھر کی طرف کا سارا علاقہ گیسو خاں کے تصرف میں چھوڑ گیا۔ ہر چند کہ روہڑی کا علاقہ اور بکھر کا پرگنہ محبت علی خاں اور مجاهد خاں کے زیرِ تصرف آ پکا تھا لیکن پھر بھی جو لوگ کہ ان کے گرد جمع ہو گئے تھے وہ دل شکستہ ہو گئے۔

اسی اثناء میں کچھ ارغون بکھر بھاگ آئے جنہیں گیسو خاں نے شاہ بابا ولد جان بابا تر خاں کے شہ پر قتل کر دیا۔ گیسو خاں بڑا تنہ مزاج اور بد خود اتفاق ہوا تھا۔ ایک دن دربار عام میں اس نے تجھی تو اجی پر سختیاں کر کے اس کے پیروں میں بیڑیاں ڈالوادیں تھیں۔ دو ماہ بعد جب مجاهد خاں،

محبت علی خان کو عیال و اطفال کی حفاظت کے لیے چھوڑ کر تنخیر بکھر کے لیے روانہ ہوا اور لشکر فراہم کرنے کی غرض سے چند دنوں رانی پور میں جا کر مقیم ہوا تو اہل بکھر کی ترغیب و تحریص پر گیسوخان نے روہڑی پر حملہ کرنے کی غرض سے 20 رمضان سنہ 982ھ کو جمعہ کے دن اپنا لشکر و حصوں میں تقسیم کر کے دریا کو عبور کیا۔ اس کے لشکر کا ایک حصہ شہر کے بااغ کے سامنے روہڑی کی طرف متوجہ ہوا اور دوسرا حصہ کشتیوں اور غرابوں میں بینچہ کر جنگ اور آتش بازی کے لیے مستعد ہوا کر خواجہ خضر کے آستانہ کے سامنے سے گزرا۔ محبت علی خان کے سپاہی سوار ہو کر عید گاہ کے سمت گئے ہی تھے کہ اچانک بحری فوج نے غرابوں سے نکل کر مجاهد خان کی کشتیوں میں آگ لگادی۔ جب آگ کے شعلے بلند ہوئے تو وہ سوار کہ جو باہر نکلے تھے اپنے گھروں کی جانب پلٹے۔ اس اثناء میں گیسوخان کے سواروں نے آگے بڑھ کر شہر میں آتش بازی کی بوجھا کر دی جس کی وجہ سے ہر جگہ آگ بہڑک آئی۔ محبت علی خان سوار ہو کر فرار ہو گیا اور بکھر کے لشکر نے چاروں طرف سے روہڑی میں داخل ہو کر لوٹ مار کی اور تیسرے پہر تک شہر کو بر باد کر کے اور محبت علی خان کا علم اور نقارہ حاصل کر کے قلعہ کو واپس چلے گئے۔ مجاهد خان یہ خبر سن کر یلغفار کرتا ہوا روہڑی آیا۔ ہر چند کہ اس واقعہ پر اسے بڑا ملال اور افسوس ہوا لیکن شاہی رعایت کی وجہ سے اس نے گیسوخان سے تعزض نہ کیا۔ اس طرف گیسوخان نے قلعہ بکھر میں بے اعتدالیاں شروع کر دیں۔ چنانچہ جب عالم پناہ کی بارگاہ میں اس کی شکایات پہنچیں تو اس کی جگہ ملک کی نگرانی نواب ترسون محمد خان کے حوالہ ہوئی۔ محرم سنہ 983ھ کے اوائل میں محمد طاہر خان بن شاہ محمد سیف الملوك، محمد قاسم خان اور مرزا محمد سلطان نے شہر روہڑی میں منزل انداز ہو کر بکھر کی جا گیر کے متعلق فرمان عالیشان کی نقل گیسوخان کے پاس بکھر پہنچی۔ پہلے تو اس نے انکار کیا اور ان لوگوں کو معطل رکھا لیکن جب گفت و شنید شروع ہوئی تو گیسوخان نے سیادت پناہ سید صفائی اور بکھر کے جملہ مخدوموں کو طاہر خان، قاسم خان اور مرزا محمد خان کو نصیحت کرنے کے لیے پہنچا۔ خوانیں تو مخدوموں کو خدا سے طلب ہی کر رہے تھے۔ چنانچہ انہوں نے سمجھوں کو بٹھا کر کہا کہ جو بھی صورت حال ہے اس کے مطابق وہ ایک یادداشت تحریر کر کے عالم پناہ کی درگاہ کو بھیج دیں۔ مخدوموں نے پہلے تو انکار کیا اور معافی چاہی کہ ہم یادداشت تحریر جب تکھیں گے کہ جب دونوں فریق حاضر ہوں لیکن پھر جب خوانیں نے فرمایا کہ گیسوخان کے وکلا تو موجود ہیں ان کے سامنے صرف حقیقی واقعات قلمبند کریں اور اس سے زائد ہم آپ لوگوں کو

کوئی تکلیف نہیں دینا چاہتے، تو مجبوراً مخدوموں نے معاملہ شروع کیا۔ گیسوخان نے جب دیکھا کہ کام خراب ہو رہا ہے اور یہ یادداشت بر بادی کا باعث بنے گی تو اس نے لاچار ہو کر آدمی بھیجے کہ آپ یادداشت نہ بھیجیں میں قلعہ حوالہ کرتا ہوں۔ خوانین نے کہلا بھیجا کہ ہم یادداشت لکھوا رکھ لیتے ہیں۔ اگر تم نے قلعہ حوالہ کیا تو اس کے بعد ہم اس پر مہریں ثبت کرائے حصوں میں بجھن دیں گے۔ بالآخر بس ہو کر گیسوخان مذکورہ خوانین کو قلعہ میں لے آیا۔

چونکہ شاہی احکامات تھے کہ گیسوخان، ترسون خان کے بھائیوں اور دیگر سادات اور بزرگوں کے ساتھ سلطان محمود خان کے خزانہ اور کاروبار کی جملہ تفصیلات کی تحقیق کرے اور ان سب لوگوں کی مہروں کے ساتھ کاغذات مکمل کر کے بارگاہ میں روانہ کرے۔ چنانچہ اس حکم کے مطابق خزانہ کی جانچ پڑتاں کی گئی۔ سلطان محمود خان کے حرم سرا کے افراد بھی حکم نامہ کے مطابق بارگاہ کی جانب روانہ ہونے کے لیے مستعد ہوئے۔ خان جہان کی ہمیشہ جو سلامان محمود خان کے حرم میں تھی، حکم کے مطابق لا ہو روانہ ہوئی۔ اسی اثناء میں خواجه ملک خواجه سرا رائے سنگ درباری اور نشی بناوی داس بھی خزانہ کی تحقیق اور سلطان کے حرم کو روانہ کرنے کے لیے آپنے اور وہڑی میں دو بارہ خزانہ کی جانچ پڑتاں کر کے کیم رجب کو ناگوری کی راہ سے روانہ ہو گئے۔

ترسون خان کو دربار سے رخصت دیئے جانے کے موقع پر کسی وزیر نے حضور میں عرض کیا کہ سیف الملوك کی اولاد سرحد کے لیے مناسب نہیں ہے۔ چنانچہ حضور عالی نے بکھر کی بجائے آرہ کی حکومت ترسون خان کے حوالہ کر کے بناوی داس کے نام عارضی حکم نامہ جاری کیا کہ وہ حکومت بکھر کا خزانہ بھی رہتے ہوئے مال اور معاملات کا انتظام سنjalے۔ اس کے بعد اپنے ذاتی اعتماد کے بناء پر حضور نے میر سید محمد مردبوی میر عدل کو ہزاری منصب سے سرفراز کر کے بکھر کی حکومت اس کے سپرد کی۔ وہ چونکہ سید اور عالم تھا اس لیے بکھر کے اماموں کی صدارت کا فرمان بھی اس کے نام جاری ہوتا کہ وہ ہر ایک کے لیے اس کی لیاقت کے مطابق وجہ معاش مقرر کرے۔ اسی سال 11 رمضان شریف کو وہ بکھر میں وارد ہوا اور مخدوموں اور بزرگوں کے ساتھ نہایت عزت و احترام کے ساتھ پیش آ کر تقریباً پچاس ہزار ایکڑ میں سادات، علمائیں، مشائخین، سرداروں اور دیگر باشندوں کو ان کے حسب حال عطا کی۔ اس کے عہد حکومت میں معاویم بڑے فارغ البالی رہے۔ اولیٰ حکومت میں اس نے سیوہن کی طرف لٹکر روانہ کیا کیونکہ کاڑہ پر گنے کے منطق قبائل

کے لوگ میر عدل کے آدمیوں سے بڑی طرح پیش آئے تھے۔ واقعہ اس طرح ہے کہ سید محمد میر عدل نے دستورالعمل میں رعایا سے سخت اختیار کی تھی اور دادا نہ بندی کے دستور کے مطابق بغیر کسی امتیاز کے ہر ایک بیکھہ زمین پر پانچ من مالیہ عائد کر کے لوگوں کی فصلوں پر کارندے مقرر کر دیئے تھے جنہوں نے رعایا پر بے حد سختیاں کی تھیں۔ چنانچہ جب میر عدل کے یہ کارندے گنبد اور پھر اہ کے درمیان والی گزٹی میں آ کر تھبہرے تو متنقق قبائل نے بغاوت کر کے ان پر تیرہ بر سائے جس کی وجہ سے میر عدل کے بہت سے آدمی قتل ہو گئے اور ان بدجنتوں نے جملہ مومنوں اور کافروں کو گزٹی کے اندر کے کنویں میں ڈال کر اسے منی سے بھردیا۔ اس واقعہ سے غلبناک ہو کر میر عدل نے اپنے آدمیوں کو سیوی سے طلب کیا۔ جو کا کڑہ کے لوگوں سے انتقام لینے کیلئے روانہ ہوئے اور تھوڑی ہی توجہ سے متنقق جلاوطن ہو کر بھاگ گئے۔ بالآخر پچھمدت بعد ان کا پیچھا چھوڑ کر میر عدل کا بیٹا سید ابوالفضل جو کہ اس شکر کا سردار تھا بکھر کے قلعہ میں واپس لوٹ آیا۔ پچھلے عرصہ بعد میر عدل نے فصد کھلوائی جس میں زیادہ خون نکل جانے کی وجہ سے سخت ضعیف ہو گیا اور بالآخر سنہ 984ھ کے ماہ شعبان کی آٹھویں تاریخ کو وہ خداۓ پاک کے جوارِ رحمت میں جا کر آرام پذیر ہوا۔ اس کے فوت ہو جانے کے بعد حضرت شہنشاہ غل الہی نے بکھر کی حکومت، وراشت کے دستور کے مطابق، اس کے بیٹے سید ابوالفضل کے حوالہ کی جس نے کا کڑہ کے سربراہوں کو قید کر کے ان کے دو ایک آدمی ہاتھی کے پیروں تلے دبوا کر مر وادیئے۔

مورخ 2 ذوالقعدہ سنہ 985ھ کو بارگاہ کا ایک معتمد اعتماد خان خولجہ سرا بکھر کی حکومت پر مامور ہوا۔ چونکہ وہ تند مراجح تھا اس لیے اس نے سپاہیوں، رعایا اور اماموں کے ساتھ اچھا سلوک نہیں کیا۔ بعض خادیم اس سے ناراض ہو کر عالم پناہ کی بارگاہ کی طرف رجوع ہوئے اس دوران میں ہر چند کہ اس نے آدمی بھیج کر ان سے معافی طلب کی لیکن خادیم کو اطمینان حاصل نہ ہوا اور انہوں نے سفر کیا مصمم ارادہ کیا۔ پھر جب حضرت غل الہی کی بارگاہ میں پہنچ کر انہوں نے اس بدجنت کی شکایت بیان کی تو حضرت کی زبان سے بے اختیار نکلا کہ چونکہ اس نے ایسے بزرگوں کو رنج پہنچایا ہے اس لیے وہ کسی نہ کسی وقت ضرور قتل ہو گا۔ بالآخر جیسا کہ ظل الہی کی زبان الہام بیان سے صادر ہوا تھا ویسا ہی ہوا۔ یہ حادثہ اس طرح عمل میں آیا کہ وہ ہمیشہ طزو تمثیر کا شیوه اختیار کر کے معزز لگوں کو بھی ناز بیا اور کیک الفاظ سے مخاطب کیا کرتا تھا۔ چنانچہ سپاہیوں کے ایک گروہ نے متفق

ہو کر 10 ربیع الاول سنہ 986ھ کو دون کے وقت اسے دیوان خانہ میں قتل کر دا۔ اعتماد خان کے بعد حضور عالیٰ نے ولایت بکھر کو مشترک طور پر مند عالیٰ فتح خان مہارت اور راجہ ٹوڈرل کے عزیز مند عالیٰ رنجہ پر مانند کی جا گیر مقرر فرمایا۔

مذکورہ سال کے ماہ ربیع میں یہ ذنوں مند عالیٰ بکھر میں آئے اور اپنے متعلقہ علاقوں پر متصرف ہوئے۔ دو سال بعد پر مانند حسب الحکم دربار کی ملازمت کے لیے عالم پناہ کی بارگاہ کو روانہ ہو گیا اور دھاری یجہ قبائل اس کے بھائی مادھودا اس کے مقابل ہو کر جا کر آلور کے قلعہ میں محصور ہو گئے۔ دو تین بار جنگ ہوئی جس میں طفین کے کافی آدمی قتل ہوئے۔ آخر جب او باشون نے یورش کر دی تو مند عالیٰ فتح خان نے فسادیوں کو دفع کرنے کے لیے اپنے آدمی روانہ کیے چنانچہ وہ لوگ شکست کھا کر منتشر ہو گئے۔ انہی ایام میں فتح خان بارگاہ کی جانب روانہ ہوا اور جب حضرت کی حاضری سے مشرف ہوا تو اس کا عہدہ بڑھا کر پر مانند کی جا گیر بھی اسے تخواہ میں عطا ہوئی۔ فتح خان نہایت سادہ لوح اور زرد دوست شخص تھا۔ وہ ہمیشہ میٹھی زبان استعمال کرتا۔ لوگوں کے ساتھ اس نے اچھا سلوک اور برداشت کیا۔ سماں کے مضامات کے زمینداروں میں اس کا ایک ناخبر بہ کار اور نادان وکیل شہاب خان تھا۔ وہ فرید ڈھر کی ترغیب و تحریص پر خان ناہر کے لوگوں سے مل گیا اور انقلہ لے کر کن کوٹ کے قلعہ پر حملہ آور ہوا یہ قلعہ ابراہیم خان ناہر کے قبضہ میں تھا۔ یہاں زبردست جنگ ہوئی جس میں فتح خان کے خاصے آدمی قتل ہو گئے۔ شہاب خان بھی بھائیوں سمیت اس جنگ میں کام آیا۔ یہ خبر جب بارگاہ کے درباریوں کے گوش گزار ہوئی تو انہی ایام میں اس کی جا گیر منتقل ہو کر نواب محمد صادق خان کی تخواہ میں مقرر ہوئی اور حضور نے بکھر کا ملک نواب محمد صادق خان کی تخواہ اور جا گیر میں دے کر اسے ٹھنڈھ فتح کرنے کی خدمت کا حکم دیا۔

مذکورہ نواب 12 ربیع الاول سنہ 994ھ کو منگل کے دن بکھر میں وارد ہوا۔ مندوموں اور بزرگوں نے اس کا استقبال کیا اور وہ بھی سب کی عزت و تعظیم بجالا یا۔ کچھ عرصہ بکھر میں قیام کر کے اور وہاں کے معاملات کو درست کر کے اسی سال وہ ماہ ذی الحجه میں سیوسستان روانہ ہوا۔ خان مذکور کے جانے سے پہلے اس کے آدمیوں نے دو ایک بار جا کر مرزا جانی بیگ کے لوگوں سے جنگ کی جس میں مرزا جانی بیگ کے خاص آدمی جیسے کہ سلطان محمود خان برندق، کوچک بن سبحان قلی اور عبداللہ کا نججہ وغیرہ ان معزکوں میں مارے گئے، دسم کا باب پرستم گرفتار ہوا اور محمد صادق خان کی فتح

ہوئی۔ جب وہ خود روانہ ہوا تو مرتزہ کے لشکر کے سردار سجان قلی ارغون نے دریا کے کنارے قلعہ بنایا۔ کراورا سے اسباب والی جات سے آراستہ کر کے کشیر غراب اور کشتیاں قلعہ کے نیچے جمع کر دیں۔ جب محمد صادق خان کا لشکر ان کے قریب پہنچا تو وہ جنگ کے لیے غرابوں سے باہر نکلا یعنی ارغون لشکر نے اس مرتبہ بھی شکست کھائی اور ان کے کشیر افراد قتل اور زخمی ہوئے۔ خود سجان قلی بھی زندہ گرفتار ہوا اور بارہ غراب بھی ہاتھ آئے۔

ان فتوحات سے خوش ہو کر محمد صادق خان نے سیستان کا محاصرہ کیا۔ جب محاصرہ نے طول کھینچا تو اس نے ایک بڑی سر بندگ لگائی جس کے وجہ سے قلعہ کے سامنے کا دروازہ اور فصیل اڑ گئی۔ محمد صادق خان نے حکم دیا کہ میری اجازت کے بغیر کوئی بھی شخص قلعہ میں اندر نہ جائے۔ چنانچہ دھواں اور اخراجات زائل ہوئے تو اہل قلعہ نے ہاتھوں ہاتھ نی دیوار کھڑی کر کے توپیں اور گولے سر کرنے شروع کر دیئے۔ جو لوگ کوت بازو سے فصیل اور دروازہ پر جا چڑھے تھے وہ سب زمین پر آگرے مگر انہیں کوئی گزندنہ پہنچا۔ اسی عرصہ میں مرتزاجانی بیگ بھی خشکی کی افواج اور بحری لشکر لے کر مہران کے سامنے اس مقام پر آگیا کہ جو سیوان سے 6 کوں کے فاصلہ پر ہے۔ چنانچہ محمد صادق خان نے محاصرہ چھوڑ کر مرتزاجانی بیگ کے مقابلہ کی طرف توجہ دی۔ جب وہ کمی کے پہاڑوں کے سامنے پہنچا تو مرتزاجانی بیگ نے محمد صادق خان کی چھاؤنی کے سامنے غراب لا کر توپیں اور گولے سر کرنے شروع کر دیئے۔ چند دنوں بعد کہ جب وہ ایک دوسرے کے مقابلہ ہو کر جنگ کرنے کی تیاریاں کر رہے تھے شاہی فرمان آ پہنچا کہ مرتزاجانی بیگ نے شیان شان تھائے بارگاہ میں بیٹھیج کر عجز و انسار و اخلاص ظاہر کیا ہے۔ چنانچہ محمد صادق خان نکھر واپس آگیا اور کچھ عرصہ کے بعد جہاں پناہ کی بارگاہ کی طرف روانہ ہو گیا۔

اس کے ایک سال بعد جا گیر میں تبدیلی آئی دنوں سالوں کی خریف کی وہ فصلیں کہ جو خان موصوف کی جا گیرتے متعلق تھیں مذکور دل کی مصیبت کا شکار ہو گئیں جس کی وجہ سے بکھر میں سخت گرانی اور قحط پھیل گیا۔ پیشتر لوگ ملک چھوڑ کر ادھر ادھر چلے گئے اور سمجھ بلوج قبائل نے دریا کے دنوں کناروں پر کوئی بھی زراعت باقی نہ چھوڑی۔

ماہ ربیع الثانی سنہ 996ھ میں یہ جا گیر نواب اسلام علیل قلی خان کی طرف منتقل ہوئی اور اس کا بیمار جہان قلی بیگ بکھر میں آیا۔ وہ چونکہ ایک بلند اقبال امیرزادہ تھا، اس لیے بکھر کے لوگوں سے

نہایت شفقت کے ساتھ پیش آیا اور اہل قلعہ کو سلوک اور معاشر سے منون کیا۔ بکھر کی ویرانی اس کی کوششوں سے آبادی میں تبدیل ہونے لگی۔ اس کے بعد جب اساعیل قلی خان ملتان چھوڑ کر درگاہ کو واپس چلا گیا تو پھر جاگیر میں تغیر رونما ہوا اور وہ شیرو یہ سلطان کے حوالہ ہوتی۔

اوائل محرم سنہ 997ھ میں شیرو یہ سلطان بکھر میں وارد ہوا۔ چونکہ وہ شرابی تھا اس لیے سارا کاروبار اپنے زخیر یہ غلاموں کے سپرد کر کے وہ شب و روز فست و فجور اور ہبہ و لعب میں مشغول رہا کرتا۔ دربار میں وہ بہت کم بینٹا کرتا اور اس میں آنے کی اجازت کسی کو گاہے گا ہے ہی ملتی تھی۔ اکثر فرقرا کے وظائف معطل ہو کر رہ گئے تھے۔ ایک بار وہ مال اور معاملات کے انتظام کے لیے باہر نکلا اور کچھ مدت ایک دکان میں قیام کر کے وصولیاں بھی کرتا رہا اس کے بعد اس نے اپنے بیٹے محمد حسن کو سیوی پر قبضہ کرنے کے لیے روانہ کیا۔ وہاں افغانیوں نے لشکر جمع کر کے اس سے جنگ آئی۔ شیرو یہ کے بیٹے کے مقدمہ میں بڑوی بلوچ تھے جو کہ پہلے ہی حملہ میں کنارہ کر گئے اور غیرم نے بغیر کسی رکاوٹ کے قلب پر حملہ کر دیا۔ اس حملہ میں بہت سے آدمی قتل اور کشیر آدمی گرفتار ہو گئے جس نے وجہ سے وہ شکست کھا کر بالا خر پیچھے پلائے۔ چونکہ ان دونوں گرم ہواوں کا موسم تھا چنانچہ کافی آدمی لوادر پیاس کا شکار ہو کر مر گئے اور باقی ماندہ لوگ جو واپس آسکے وہ بھی کافی عرصہ بعد اپنی اصلی حالت میں آئے۔

جب اس کے مظالم کی زیادتی حد کو پہنچنے والی تو اچانک عالم الغیب کی جانب سے اس کے تبادلہ کی خوشخبری اہل بکھر کو ملی اور لوگ اس شریر سے نجات پا کر امن کی زندگی گزارنے لگے۔ ملک بکھر دوسری مرتبہ نواب محمد صادق کی جاگیر میں منتقل ہوا۔ مورخہ 12 ربیع الاول سنہ 998ھ کو نواب محمد صادق خان کا فرزند مرزا محمد زاہد بکھر میں وارد ہوا اور ائمہ و رعایا کے ساتھ اچھا سلوک کر کے اس نے ظلم کے مارے ہوؤں کے دلوں پر عدل کا مرہم رکھا۔ مرزا زاہد نہایت خوبصورت اور خوش اخلاق تھا۔ علماء فضلا سے اکثر صحبت رکھتا تھا۔ محمد صادق خان کی سند کے مطابق اس نے سہوں کی تئزو اپیں اور وظائف جاری کر کے ظالموں کے دست تعدی کو مغلوموں پر دراز ہونے سے روک دی۔ محمد صادق خان کا وکیل خواجه محمد مصوص بمی صفات حمیدہ سے مزین تھا اور ہر چھوٹے بڑے معاملہ کی تہہ تک پہنچنے کی کوشش کرتا تھا۔ چنانچہ بکھر کے لوگ دوبارہ مطمئن ہو کر کاشت وزراعت کی طرف متوجہ ہو گئے۔ اسی سال ربیع میں اچانک آفت سماوی نازل ہوئی اور اتنی رعایتوں کے باوجود

رعایا کے لیے تاریک دن آگئے اور کچھ ہی عرصہ بعد پیداوار کے نایاب ہو جانے کی وجہ سے دوسرا بار خط، گرانی اور تنگی نمودار ہوئی۔

اسی اثناء میں بادشاہ کی رگ حیث جنپش میں آئی۔ چونکہ جب ہمارے سلطانی نے تختگاہ لاہور پر اپنی منزل کا سایہ کیا تھا تو مرزاشاہ حسن کی طرح مرزاجانی بیگ نے بھی فریضہ اطاعت ادا نہ کیا تھا اور اپنی خود مختاری کا دم بھرنے لگا تھا اس لیے بادشاہ نے نواب خانخانان کو ٹھنڈھ کی تینیر اور بلوجوں کے استیصال کے لیے مامور کیا جس نے اسی سال 22 شوال کو خریف کے وسط میں بکھر آ کر ضروری امور اور کار و بار پر توجہ دی۔ انہی ایام میں مولف تاریخ نے بھی گجرات سے آ کر بادشاہ کی ملازمت کا شرف حاصل کیا۔ حسن اتفاق سے والدہ نے بھی کچھ تباہ ف بھیجے تھے چنانچہ انہیں بھی تکاہ انور میں لایا۔ حضرت نے کمال توجہ سے دریافت کیا کہ تمہیں والدہ سے جدا ہوئے کتنے سال گزرے ہیں۔ عرض کیا کہ تقریباً میں سال ہوئے ہوں گے۔ اس پر عنایت فرمائے حکم دیا کہ میر مخصوص والدہ کی خدمت میں جا کر دوبارہ درگاہ کی ملازمت میں واپس آ جائے اور جنہیں اس کی جا گیر کسی دوسرے پر گنہ میں منتقل کریں۔ اس موقع پر محمد صادق خان نے دشکنیری کرتے ہوئے کہا کہ چونکہ یہ بکھر جا رہا ہے اس لیے اگر اس کی جا گیریں بھی اس طرف منتقل کر دی جائیں تو بہت بہتر ہوگا۔ حضرت نے فرمایا کہ بکھر تو خانخانان کی جا گیر مقرر ہو چکا ہے۔ نواب خانخانان اس موقع پر حاضر تھا اس نے عرض کیا کہ اگر حضور اسے بکھر کی سرکار سے جا گیر عطا کریں تو خادم کو منظور ہے چنانچہ حضور نے حکم فرمایا کہ اسے بکھر کی سرکار سے جا گیر دی جائے۔ حکم کے مطابق تکشیوں نے در بیلہ کا کڑہ اور چانڈو کی رقم الحروف کے لیے جا گیر متین کی۔ جا گیر مقرر ہو جانے کے بعد حضرت نہایت بندہ پروری فرماتے ہوئے کشتی میں تشریف لے گئے اور رقم الحروف کو اپنی خاص پوتیں سے سرفراز کر کے خصت عطا فرمائی۔ ساتھ ہی ساتھ اپنی زبان الہام بیان سے یہ بھی فرمایا کہ ”بیشین و سفر کن کہ بغایت خوب است“ غرض 14 صفر 999ھ کو رقم الحروف بکھر پہنچا اور نواب خانخانان بھی بکھر میں قیام پذیر ہوا۔ چونکہ ان دونوں گرم ہواوں اور طیاری کا موسم تھا اس لیے سمجھوں نے کچھ دونوں بکھر میں قیام کیا پھر جب سہیل تارانمودار ہوا تو مولف کو بہادر خان ملک محمد اور بعض دیگر افراد کے ساتھ خصت عنایت ہوئی۔ جب ہم سیوہن پہنچ گئے تو نواب خانخانان بھی بعد میں وہاں ہم سے آ ملے۔ چونکہ اہل سیوہن قلعہ بند ہو گئے تھے اس لیے نواب نے امرا کی

جماعت سے مشورہ کیا کہ اب ہمیں کیا کرنا چاہیے۔ یعنی پہلے جانی بیگ کی سرکوبی کے لیے ٹھہر جانا چاہیے یا پہلے سیوہن کی مہم سرکرنی چاہیے اور اس کے بعد آگے بڑھنا چاہیے۔ اس پر سب نے تتفق طور پر فیصلہ کیا کہ چونکہ سیوہن ہمارے راستہ پر ہے اور ہماری فوجوں اور کشتوں کا گزر ادھر ہی سے رہے گا اس لیے بہتر یہ ہو گا کہ پہلے ہم سیوہن فتح کر لیں اور پھر اس کے بعد اطمینان کے ساتھ آگے بڑھیں۔ یہ فیصلہ ہونے پر انہوں نے دریا عبور کیا اور سیوہن کے چاروں طرف سورچہ قسم کر کے سرگ لگانے میں مصروف ہو گئے۔ اسی اثناء میں خبر ملی کہ نواب جانی بیگ لشکر فظیم لے کر ٹھہر سے جنگ کرنے کے لیے آ رہا ہے۔ یہ اطلاع پاتے ہی محاصرہ چھوڑ کر وہ جانی بیگ کی طرف متوجہ ہوئے۔ جانی بیگ یہ خبر سن کر نصر پور سے کچھ اوپر دریا کے کنارے موضع بوہری بیں قلعہ بننا کر مستحکم ہو گیا۔ پھر جب خانخانان اس قلعہ سے چھوٹے کے فاصلہ پر آ پہنچا تو جانی بیگ نے خرد خان اور دیگر امرا کی سر کردگی میں سودو سو جنگی غرب اور دیگر کشیر کشتیاں خانخانان کے لشکر گاہ پر حملہ کرنے کے لیے روانہ کیں اور دریا کے دونوں کناروں پر فوجیں معین کر دیں۔ خانخانان نے بھی کچھ لشکر کنارے پر اتار کر لشکر گاہ سے کچھ آگے دریا کنارے پر توپوں کے لیے پانچ چھ جریب زمین پر ریت میں ایک چھوٹا سا قلعہ بنوا کر محمد مقیم بخشی، علی مردان ترمذی اور اس کتاب کے مؤلف کو بعض دیگر امرا کے ساتھ اس قلعہ پر معین کیا۔ وہ ایسے مقام پر واقع تھا کہ غربوں کو وہاں پہنچ کر اس قلعہ کے سامنے سے گزرا پڑتا کیونکہ سامنے دریا کے دوسرے کنارے پر ایک بڑا جھنڈ تھا اور انہیں مجبوراً اسی قلعہ کے سامنے سے ہو کر لشکر گاہ تک پہنچا تھا۔ درحقیقت یہ بہترین تجویز محمد مقیم نے پیش کی تھی کہ توپوں کو آگے پہنچ دینے سے یہ فائدہ ہو گا کہ لشکر گاہ کو کوئی گزندہ پہنچ سکے گا۔

مورخہ..... شوال سنہ 999ھ کو سورج غروب ہونے کے بعد غراب اس مقام پر پہنچ گئے۔ وہاں انہوں نے دیکھا کہ ایک طرف بڑا جھنڈ ہے اور دوسری جانب سامنے قلعہ استادہ ہے چنانچہ اس طرف سے خانخانان نے رات ایک دست لشکر گاہ کے سامنے دریا کے دوسرے کنارہ پر پہنچا دیا۔ دوسری طرف سے جانی بیگ کے مامور کردہ لشکر نے رات کو آ کر لشکر گاہ پر حملہ کیا۔ لیکن چونکہ یہاں انتہائی دور اندیشی اور احتیاط بر تی گئی تھی اس لیے وہ کچھ نہ کر سکے۔ صبح کے وقت غراب لشکر گاہ کی طرف متوجہ ہوئے

اور اس قلعہ پر کہ جس میں تو پیں نصب تھیں تو پیں سر کرنی شروع کر دیں۔ قلعہ کی توپوں سے جو گولے نکلتے وہ غرابوں کو لگتے ہوئے جا کر اس فوج پر گرتے کہ جسے خانخانان نے دریا کے دوسرا سے کنارے پر پہنچایا تھا چنانچہ توپوں کے دہانے کافی بیچے کر دیئے گئے۔ اب گولے غرابوں سے پہلے دریا کے قرب میں حصہ پر لگتے اور ایسا دکھائی دیتا کہ پہلے وہ پانی پر لگتے اور پھر پہ کھا کر آٹھ نوکشیوں کو نقصان پہنچاتے اور کچھ آدمیوں کو بھی ہلاک کرتے۔ چونکہ اس طرف غرابوں میں بھی پورا بندوبست تھا اور ہر غراب میں بڑھی مقرر تھے اس لیے جوں ہی کسی غراب کو نقصان پہنچتا اسے فوراً ٹھیک کر لیا جاتا۔ غرض اس دن طرفین میں اسی طرح جنگ اور توپ اندازی ہوتی رہی۔ پانی کے ایک طرف خانخانان کا لشکر اور دوسری جانب درختوں کا جھنڈ ہونے کی وجہ سے غرابوں کو مجبوراً دریا کے وسط سے گز ناپڑ رہا تھا۔ اس کے علاوہ چونکہ یہاں پانی کا بہاؤ بھی تیز تھا اس لیے ڈھائی پہروں تک انہیں چپو بھی چلانے پڑے اور جنگ بھی کرنی پڑی پھر توپوں کے حملوں سے بھی ان کے کثیر آدمی مارے گئے۔ چنانچہ انہوں نے بالآخر محصور کیا کہ وہ اس قلعہ کے سامنے سے نہ گزر سکیں گے اور خواہ مخواہ ان کے بہت سے آدمی تلف ہو رہے ہیں۔ مجبوراً انہوں نے راہ فرار اختیار کی۔ اب ایک طرف سے خانخانان کے غرابوں نے ان کا تعاقب کیا اور دریا کے دوسرے کنارے سے فوج نے بھی ان پر یورش کر دی۔ اس موقع پر خسرو خان ان کی بڑی کامیاب قیادت کر رہا تھا۔ چنانچہ فرار ہوتے وقت اس نے اپنے غراب کو پیچھے رکھ کر دوسرے جملہ غرابوں کو آگے کر دیا تھا۔ جن کا تعاقب کرتے وقت کچھ غراب کہ جس میں فرگنگی اور بعض دوسرے سپاہی سوار تھے۔ شاہی فوج کے ہاتھ آگئے۔ اسی درمیان میں شاہی غراب خسرو خان کے غراب کے نزدیک جا پہنچے تھے لیکن اچانک شاہی غراب کے بارود خانہ میں آگ لگ گئی جس کی وجہ سے کچھ لشکر اسی عرصہ میں آگ کی نذر ہو گیا۔ چنانچہ خسرو خان کا غراب اور دوسرے جملہ غراب بیچ کر نکل گئے۔ اس جنگ میں ان کے بہت سے آدمی مارے گئے اور خانخانان کو فتح عظیم حاصل ہوئی۔

دوسرے دن وہاں سے کوچ کر کے جانی بیگ کے قلعہ کی جانب توجہ کی گئی۔ اس نے برا مضبوط قلعہ بنایا تھا اور قلعہ کے اندر درختوں کے گھنے جنڈوں کا بھی ایک رقبہ تھا۔ جس کے وجہ سے حاصل کرنا بے حد مشکل نظر آتا تھا۔ چنانچہ جب محاصرہ کو کافی دن گزر گئے اور خانخانان اور اس کے امرانے دیکھا کہ یہاں کچھ بھی نہیں کیا جا سکتا تو ایک رات انہوں نے چاروں طرف سے

قلعہ پر یورش کر دی لیکن چونکہ قلعہ مضبوط تھا اس لیے اس ترکیب سے بھی کوئی فائدہ نہ پہنچا۔ اس کے بعد انہوں نے طے کیا کہ ہمیں ولایت ٹھٹھہ میں پھیل جانا چاہیے، کچھ ٹھٹھہ جائیں اور کچھ سیوہن، کچھ بدین کارخ کریں کچھ فتح باغ کا اور کچھ لوگ جوں کی طرف چلے جائیں۔ شاہ بیگ خان قلعہ شاہ گڑ کی طرف جائے کہ جو شاہ قاسم خان ارغون نے تعمیر کرایا تھا۔ چنانچہ اس فیصلہ کے مطابق نواب خانخانان ٹھٹھہ کی طرف روانہ ہوا اور دوسرے امر فتح باغ، بدین اور جوں کی طرف گئے۔ شاہ بیگ خان نے جا کر قلعہ شاہ گڑ کا محاصرہ کیا اور خانخانان کے ملازمین سید بہاؤ الدین بختیار بیگ، اس کتاب کا مولف، حسن علی عرب، جان بیگ اور آقاۓ مقصود بیگ نے سیوہن جا کر اس کا محاصرہ کر لیا۔ جب اہل قلعہ کی حالت ٹنگ ہوئی تو ان کے خطوط جانی بیگ کے پاس گئے کہ ”اگر آپ ہمارے پاس پہنچ گئے تو بہتر ورنہ اب یہ قلعہ ہاتھوں سے جاتا ہے۔“ جانی بیگ نے جب دیکھا کہ واقعی قلعہ ہاتھوں سے جارہا ہے تو وہ فی الفور سیوہن کی طرف متوجہ ہوا۔ جب وہ میں کوں تک آپنچا تو ہم نے آپس میں مشورہ کیا بہمیں کیا کرنا چاہیے۔ سکھوں کی رائے ہوئی کہ ٹنگ کرنی چاہیے چنانچہ محاصرہ چھوڑ کر ہم جانی بیگ کی طرف روانہ ہوئے۔ خانخانان کو جب جانی بیگ کے ہمارے لشکر کی طرف رجوع ہونے کی خبر ملی تو اس نے اپنے کچھ امرا جیسے کہ محمد خان نیازی بہادر خان اور اپنے ملازم میاں دولت خان کو امداد کے لیے روانہ کیا۔ چنانچہ ہم اوہر لکی کے قریب پہنچ تھے کہ یہ جماعت بھی ہم سے آٹلی۔ یہ دونوں لشکر مل کر کل ایک ہزار دو سو سوار ہوئے۔ جانی بیگ پہاڑ کی طرف سے دس ہزار سوار اور بہت سے تیر انداز پیادے اور دریا کی طرف سے غرب اور توب خانہ ساتھ لیے ہوئے آ رہا تھا۔ جب وہ چھوٹوں کے فاصلہ تک آپنچا تو خانخانان کے امرانے مشورہ کیا کہ اگر ہم یہاں شہر جائیں گے تو وہ ہم پر چاروں طرف سے حملہ کر دے گا یعنی خود سامنے سے تیر اندازوں کا لشکر پہاڑ کی طرف سے غرب دریا کی جانب سے اور اہل سیوہن پیچھے سے۔ اس لیے جانی بیگ سے آگے جا کر ٹنگ کرنا ہی مناسب نظر آتا ہے۔ یہ فیصلہ کر کے..... تاریخ کو فوجیں آراستہ کر کے ہم جانی بیگ کی طرف روانہ ہوئے۔ ادھر جاسوسوں نے جانی بیگ کو خبر دی کہ لشکر آ رہا ہے لیکن جانی بیگ نے تسلیم نہ کیا اور کہنے لگا کہ وہ آدمی ہی کتنے ہیں! ان کی کیا مجال ہے کہ جو وہ ہم پر چڑھائی کر کے آئیں! اچانک اسے ہماری فوج کی گرد نظر آئی تب جا کر اسے ہماری آمد کا یقین ہوا اور وہ اپنا لشکر درست کرنے لگا۔ دوپہر کے وقت دونوں

لشکروں کا تصادم ہوا۔ جب ہمارے مقدمہ سے جنگ ہوئی تو ہمارے کچھ لوگ تاب مقابلہ نہ لا کر فرار ہو گئے اور جانی بیگ کا لشکر تعاقب کرتا ہوا قلب تک آ گیا۔ اب جانی بیگ کی فوج گروہ در گروہ پہنچنے لگی اور جنگ شدت اختیار کر گئی۔ تین چار مرتبہ سخت معرکے ہوئے لیکن بالآخر جانی بیگ کی سپاہ نے شکست کھائی۔ جانی بیگ نے ثابت قدم رہتے ہوئے سخت جنگ کی لیکن جب اس نے اس کا کوئی فائدہ نہ دیکھا تو خود بھی فرار ہو گیا اور اس کے کثیر آدمی قتل اور قید ہو گئے۔

میدان جنگ سے بیس کوس دور موضع انز پور میں جا کر جانی بیگ نے پھر ایک مضبوط قلعہ تعمیر کیا اور اس میں مستحکم ہو کر بیٹھ رہا۔ شاہی خیرخواہ وہاں بھی جا پہنچے اور حصارہ کر لیا۔ کچھ دنوں بعد نواب خان خنان نے بھی وہاں پہنچ کر مورچے تیار کرائے۔ پھر روز ان جنگ ہوتی رہی اور دو دنوں جانب سے کثیر آدمی قتل ہوتے رہے۔ آخر ہم لوگ مٹی کھود کر اس کے انبار کی اوٹ لیتے ہوئے قلعہ کی جانب بڑھنے لگے اور مٹی کے یہ ڈھیر بالآخر خندقوں تک جا پہنچے۔ اس پر جانی بیگ عاجز آ کر صلح کے لیے آمادہ ہوا۔ اس کے عریضہ کی یہ صورت تھی: میں تین غرباں اور سیوہن کا قلعہ آپ کے حوالہ کرتا ہوں اور پھر ٹھٹھے پہنچنے کے بعد آ کر آپ سے ملاقات کر دوں گا۔ ”خان خنان نے اپنے امراء سے رائے دریافت کی۔ انہوں نے متفقہ طور پر کہا کہ چونکہ اس کی حالت بے حد نازک ہو چکی ہے اس لیے صلح نہ کرنی چاہیے کیونکہ ہم اپنے کام کو آج یا کل پر پہنچا چکے ہیں اور اس کا بھی امکان ہے کہ ٹھٹھے پہنچنے پر جانی بیگ کی رائے تبدیل ہو جائے۔ خان خنان نے کہا کہ ”اگر ہم تسلیع سے چھٹے رہیں گے تو اول تو دو دنوں طرف کے خاصے آدمی قتل ہوتے رہیں گے دوم یہ کہ ان کے اہل و عیال پا جیوں کے ہتھے چڑھیں گے اور ان کی بے عزتی ہو گی اس لیے ہم صلح کرتے ہیں اور اسے اپنا جیسا بخیز ہزاری کا منصب بندگان حضرت کی خدمت سے دلوائیں گے۔“ بے شک اس کی رائے درست تھی۔ جانی بیگ کے اپنیوں نے آ کر عہد دی�اں کیے اور لا کر غراب حوالہ کر دیئے ساتھ ہی ساتھ سیوہن کا قلعہ حوالہ کر دینے کے لیے بھی اپنے آدمی سیوہن روانہ کر کے جانی بیگ ٹھٹھھے روانہ ہو گیا۔

خان خنان طغیانی آب کا موسم ”سن“ میں گزار کر سرما کی ابتداء میں ٹھٹھھے کی طرف متوجہ ہوا۔ ہم فتح باغ کے نزدیک ہی پہنچ تھے کہ جانی بیگ استقبال کے لیے آیا۔ یہاں اس کے اور خان خنان کے درمیان ملاقات ہوئی اور بڑی پر لطف اور طویل نشست ہوئی۔ اس کے بعد جانی بیگ کو وہاں

چھوڑ کر خانخانان ٹھٹھہ کی سیر کی طرف متوجہ ہوا۔ جب وہ ٹھٹھہ جا پہنچا تو اس کے عقب میں جانی بیگ بھی گیا اور جو کچھ کہ اس کے امکان میں تھا وہ اس نے امرا اور لشکر پر صرف کیا یہاں بڑی پر لطف صحبتیں رہیں۔ پھر وہاں سے سمندر کی سیر کے لیے وہ لاہری بندر گئے۔ اس کے بعد جب جانی بیگ کو ساتھ لے کر درگاہ میں حاضر ہونے کا حکم آیا تو دولت خان اور خواجه مقیم کو ملک کے انتظام کے لیے اپنا نائب مقرر کر کے خانخانان وہاں سے برآہ راست بارگاہ معلیٰ کی طرف روانہ ہوا۔ ورجانی بیگ کو ساتھ لے کر یلغاریں کرتا ہوا مورخہ..... کو پابوسی کے شرف سے مشرف ہوا۔ خانخانان کی سفارش پر حضرت بادشاہ جانی بیگ کے ساتھ بڑے لطف و کرم کے ساتھ پیش آئے۔ ورولایت ٹھٹھہ کو اس کے اور خانخانان کے سپرد کیا۔ جانی بیگ حضرت کی خدمت میں رعایت اور اعتماد حاصل کر کے بیچ ہزاری کے منصب پر سرفراز ہوا۔ حضور کی اس پر بڑی عنایت اور توجہ ہوئی اس حد تک کہ خسر و شاہ کو اس کی دامادی کے لیے نامزد فرمایا۔ پھر جن دنوں کہ حضرت دکن کی طرف متوجہ تھے اور احمد نگر اور قلعہ اسیر گڑھ فتح ہو چکا تھا انہی دنوں جانی بیگ سر سام کے مرض میں بیتلہ ہو کر 27 جب سنہ 1008ھ کو انتقال کر گیا اور نواب علامی کی سفارش پر کہ ”ٹھٹھہ کا ملک میرزا جانی بیگ کے بیٹے مرزاغازی بیگ کے حوالہ کیا جائے۔“ حضرت نے ایسا ہی کیا۔



## اشاریہ\*

### سہ ماہی تاریخ، شمارہ اتنا ۱۵۱

احمد، امیاز، ”جنوبی ایشیا میں آزادی کے بعد قوم برلنی، ضیاء الدین، فتاویٰ جہانداری، مترجم سید پرستی، مترجم طارق عزیز سندھو، شمارہ ۱۵، اکتوبر ۱۹۹۹ء، ص ص ۲۸۳۶۲۲۳

۵۲۳۶۲۰۰۲، ص ۵۲۳۶۲۰۰۲

اسکوت، جون، ”عورتوں کی تاریخ، شمارہ نمبر ۲، برلنی، ضیاء الدین، فتاویٰ جہانداری، مترجم سید جمال الدین، شمارہ ۲، جنوری ۲۰۰۰ء، ص ص ۳۲۲۷ تا ۱۹۹۹ء، ص ۳۲۲۷ تا ۲۰۰۰ء، جولائی ۱۹۹۹ء، ص ص ۲۱۶۱۹۳

انصار الدین، ڈاکٹر، ”مغرب میں ادارہ سازی کا عمل: خنی روشن خیالی کے انسانی پہلو، شمارہ نمبر ۱۱، اکتوبر ۲۰۰۱ء، ص ص ۱۸۱ تا ۱۸۱۱، جولائی ۲۰۰۱ء، ص ص ۲۳۳۲ تا ۲۳۳۳

برلنی، ضیاء الدین، فتاویٰ جہانداری، مترجم سید جمال الدین، شمارہ ۵، اپریل ۲۰۰۰ء، ص ص ۳۰۳ تا ۳۰۴

انصار الدین، ڈاکٹر، ”عبد وسطیٰ کا معاشرہ اور ثقافت: سوفت دیزیر اور ہارڈ دیزیر، شمارہ ۱۳، اپریل ۲۰۰۲ء، ص ص ۲۹۵ تا ۲۹۵۰، جولائی ۲۰۰۲ء، ص ص ۲۹۳

بروڈل، فرنانڈ، ”تہذیب کی تاریخ، مترجم ڈاکٹر مبارک علی، شمارہ ۵، اپریل ۲۰۰۰ء، ص ص ۲۸۳۲۰ تا ۲۸۳۲۱

باؤم، ایک بولس، ”ماضی کا شعور، مترجم ڈاکٹر مبارک علی، شمارہ ۵، اپریل ۲۰۰۰ء، ص ص ۱۹۷ تا ۱۹۸

بریخت، ”تاریخ کے سوالات، مترجم ڈاکٹر مبارک علی، شمارہ ۲، جنوری ۲۰۰۰ء، ص ص ۲۹۳۲۸ تا ۲۹۳۲۹

برک، پیئر، ”منی تاریخ: مااضی اور مستقبل، مترجم ڈاکٹر مبارک علی، شمارہ ۲، جنوری ۲۰۰۰ء، ص ص ۲۷۷ تا ۲۷۸

بلاث، بے۔ ایم، ”تاریخ اور یورپی مرکزیت کا نظریہ، مترجم ڈاکٹر مبارک علی، شمارہ ۹، اپریل ۲۰۰۱ء، ص ص ۵۶۳۶۹ تا ۵۶۳۷۰

برناں، بے۔ ڈی، ”یورپ میں قرون وسطیٰ کی سائنس اور نوئنیک: ایک تاریخی جائزہ، مترجم رشید ملک، شمارہ ۱۰، جولائی ۲۰۰۱ء، ص ص ۱۶۶ تا ۱۶۷

پاٹنے، گیانیندر، کیا ایک مسلمان بھی انہیں  
ہو سکتا ہے؟، مترجم احمد محمود چوبہری، شمارہ ۱۱،  
اکتوبر ۲۰۰۱ء، صص ۳۳۳ تا ۲۵۵

چندر، سیش، عہد و سلطی کے ہندوستان میں شفاقت  
اور سیاست: ایک تو پڑی مضمون، مترجم ظہور  
چوبہری، شمارہ ۱۳، اپریل ۲۰۰۲ء، صص ۱۳۱ تا  
۱۷۹

پرشاد، اوم پرکاش، اور گنگزیب: ایک نیاز اویہ نظر،  
شمارہ ۵، اپریل ۲۰۰۰ء، صص ۶۸۵ تا ۶۸۷

حسیب، پروفیسر محمد، سلاطین دہلی کا سیاسی نظریہ،  
مترجم یگمن افسر عمر خان، شمارہ ۱، صص ۲۱۵ تا ۲۸۱

پرس، گین، زبانی تاریخ، مترجم ڈاکٹر مبارک علی  
شمارہ ۲، جنوری ۲۰۰۰ء، صص ۳۹ تا ۴۲

حسیب، پروفیسر محمد، سلاطین دہلی کا سیاسی نظریہ،  
مترجم یگمن افسر عمر خان، شمارہ ۲، جولائی ۱۹۹۹ء، ص  
۲۰۲ تا ۲۶۵

تاج الدین، مفتی، اقتباس از تاریخ پنجاب، شمارہ  
۱۳، جولائی ۲۰۰۲ء، صص ۱۲۳ تا ۱۳۶

حسیب، عرفان، ۱۸۵۷ء کی آمد، مترجم طاہر  
کامران، شمارہ ۲، جولائی ۲۰۰۰ء، صص ۲۰ تا ۳۳

تیمن، تے پیو، ہندو احیاء پسندی اور ہندو و قوای  
تحریک، مترجم احمد محمود چوبہری، شمارہ ۱۵، اکتوبر  
۲۰۰۲ء، صص ۶۰ تا ۷۶

حسیب، عرفان، تاریخ ہند اور کسان، مترجم سعید  
احسن خان، شمارہ ۱۱، اکتوبر ۲۰۰۱ء، صص ۱۰۸ تا  
۱۷۸

ٹیکلکر، ڈاکٹر منشا/ظفر علی خان، ہندوستان میں  
قوم پرستی کا بدلتا مکالمہ، شمارہ ۱۱، اکتوبر ۲۰۰۱ء، ص  
۸۸ تا ۲۶۶

جاوید، قاضی، پنجاب کی صوفیاتہ تاریخ پر ایک نظر،  
شمارہ ۸، جنوری ۲۰۰۱ء، صص ۲۵۳ تا ۲۸۱

خان، عطیہ، ”نوآبادیاتی“ پنجاب کی قانونی  
چیਜیں: ۱۹۳۰ء۔ ۱۸۳۹ء (۱۸۳۹ء)، قانون کی روشنی  
میں تبدیلی اور تسلیم، شمارہ ۸، جنوری ۲۰۰۱ء، ص  
۵۱ تا ۲۳۵

جاوید، قاضی، بابا ناک: شخصیت اور خیالات کا  
ایک جائزہ، شمارہ ۱۲، جولائی ۲۰۰۲ء، صص ۱۲ تا

۲۷

خان، عمر کمال، ملکان اور سکھ، شمارہ ۱۳، جولائی  
۲۰۰۲ء، صص ۱۳۶ تا ۱۵۸

چندر، سیش، شمالی ہندوستان میں بھگتی تحریک کے  
عروج کا تاریخی پس منظر، مترجم سعید احسن خان،

رسل، برٹرینڈ، تاریخ کے بارے میں، مترجم سہگل، روپینہ، اکبرالہ آبادی: جدید دور میں قاضی جاوید، شمارہ ۷، اکتوبر ۲۰۰۰ء، صص ۲۹ تا ۳۳ ۳۷

سہگل، روپینہ، تعلیم، ترقی اور بنیاد پرستی، شمارہ ۳، اکتوبر ۱۹۹۹ء، صص ۳۸ تا ۵۰ ۲۹۳۲۸۷

سہگل، روپینہ، ایشی دنیا اور تعلیم، شمارہ ۲۵، جولائی طاری عزیز سنده، شمارہ ۱۳، اپریل ۲۰۰۲ء، صص ۲۰۰۲ تا ۲۰۰۴

سہگل، روپینہ، ایشی دنیا اور تعلیم، شمارہ ۵، جولائی سروانی، عباس خان، تاریخ شیرشاہی، مترجم مظہر علی خان والا، شمارہ ۱۵، اکتوبر ۲۰۰۲ء، صص ۲۲۵ تا ۲۴۳ ۲۷۲

سین، امرتاء، ایک ہزار سال کا تجربہ، مترجم طاہر کامران، شمارہ ۲، جولائی ۱۹۹۹ء، صص ۱۲۳ تا ۱۳۵

سکینہ، بنا ری پرشاد، طبقہ امراء عہد سلطانی میں، شمارہ ۲، جنوری ۲۰۰۰ء، صص ۱۰۰ تا ۱۲۰ ۲۸۶

سین، امرتیہ، تاریخ اور علمی مہم جوئی، مترجم سعید احسان خان، شمارہ ۱۳، اپریل ۲۰۰۲ء، صص ۲۲۹ تا ۲۴۳

سکینہ، بنا ری پرشاد، ملک غبرا، شمارہ ۲، جنوری ۲۰۰۰ء، صص ۱۳۱ تا ۱۵۸

شارپ، جم، نیچے سے ابھرتی ہوئی تاریخ، مترجم ڈاکٹر مبارک علی، شمارہ ۱، صص ۱۷۷ تا ۲۷۲

شہزاد، غافر، بدلتے معاشرتی تناظر میں گھر کی بیت، شمارہ ۱۲، جنوری ۲۰۰۲ء، صص ۱۲۰ تا ۱۳۱ ۱۱۶

شہزاد، غافر، لاہور: گھر، گلیاں، دروازے، شمارہ ۱۳، اپریل ۲۰۰۲ء، صص ۱۹۸ تا ۲۲۳ ۲۰۹۳۱۹۲

سہگل، روپینہ، گھر بنانے والی/ گھر رکاڑنے والی: شہزاد، غافر، سکھ عہد میں حولیوں کی تعمیر، شمارہ ۱۳۵ تا ۱۴۲، صص ۷۷ تا ۱۳۵ ۱۱۷

مسلمان قومیت میں عورت کی تکمیل، شمارہ ۱، صص ۱۳۱ تا ۱۳۳

شہزاد، غافر، فودا سٹریٹ سے فوذ بازار تک، شمارہ

۳۱۸۷۲۳۲، صص ۲۰۰۰

۱۵، اکتوبر ۲۰۰۲ء، صص ۲۳۲ تا ۲۳۷

عفیف، شمس سراج، 'تاریخ فیروز شاہی' (دوسرا حصہ)، مترجم محمد فدا علی طالب، شمارہ ۸، جنوری ۲۰۰۱، صص ۲۰۰۱ تا ۲۳۲، صص ۲۰۰۱

صلدیقی، ریاض، 'نوآبادیاتی راج پاٹ کی کہانی جان بکری کی زبانی'، شمارہ ۱۵، اکتوبر ۲۰۰۲ء، صص ۱۹۸ تا ۲۱۶

عفیف، شمس سراج، 'تاریخ فیروز شاہی' (تیسرا حصہ)، مترجم محمد فدا علی طالب، شمارہ ۹، اپریل ۲۰۰۱، صص ۲۱۵ تا ۲۴۰، صص ۲۰۰۱

طور، سعدیہ، 'حالیہ و لذت آرڈر میں این جی او زکی سیاست'، مترجم ظہور پجوہری، شمارہ ۱۱، اکتوبر ۲۰۰۱، صص ۱۹۵ تا ۲۰۰

عفیف، شمس سراج، 'تاریخ فیروز شاہی' (چوتھا حصہ)، مترجم محمد فدا علی طالب، شمارہ ۱۰، جولائی ۲۰۰۱، صص ۲۰۰۱ تا ۲۳۳

عالم، ڈاکٹر انیس، 'نوآبادیاتی دور میں اعلیٰ تعلیم: بنگال اور پنجاب کا ر عمل'، شمارہ ۱۲، جنوری ۲۰۰۲ء، صص ۲۰۰ تا ۲۳۰

عفیف، شمس سراج، 'تاریخ فیروز شاہی' (پانچواں حصہ)، مترجم محمد فدا علی طالب، شمارہ ۱۱، اکتوبر ۲۰۰۱، صص ۲۳۱ تا ۲۶۳

عالم، مظفر، 'تجارت، ریاستی حکومت عملی اور علاقائی تبدیلی: مغل از بک تجارتی تعلقات'، مترجم سعید احسن خان، شمارہ ۵، اپریل ۲۰۰۰ء، صص ۲۹۰ تا ۳۲۹

۸۵

عفیف، شمس سراج، 'تاریخ فیروز شاہی' (چھتا حصہ)، مترجم محمد فدا علی طالب، شمارہ ۱۲، جنوری ۲۰۰۲ء، صص ۲۳۷ تا ۲۶۷

عالم، مظفر، 'بنے سیرا مینم، کسی شناسا خطہ کی دریافت'، مترجم مسعود احسن، شمارہ ۶، جولائی ۲۰۰۰ء، صص ۳۳۵ تا ۳۷۳

علوی، حمزہ، 'ہندوستان نیوڈل ازم سے نوآبادیاتی کیپشل ازم تک'، مترجم طاہر کامران، شمارہ ۱، صص ۱۸۱ تا ۱۹۸

علم، مظفر، 'تصادم اور ہم آہنگی: عہد و سلطی کے شمالی ہندوستان میں ہندو مسلم تعلقات کا جائزہ'، مترجم سعید احسن خان، شمارہ ۱۵، اکتوبر ۲۰۰۲ء، صص ۱۱۳ تا ۱۳۹

علوی، حمزہ، 'محکومی کی سیاست کا شکار: مغربی پنجاب کا ایک گاؤں'، مترجم طاہر کامران، شمارہ ۲، جولائی ۱۹۹۹ء، صص ۹۲۳ تا ۱۲۳

عفیف، شمس سراج، 'تاریخ فیروز شاہی' (پہلا حصہ)، مترجم محمد فدا علی طالب، شمارہ ۱، اکتوبر

- علوی، حمزہ، پاکستانی قومیت کی علاقائی بنیادیں، مترجم طاہر کامران، شمارہ ۲، جولائی ۱۹۹۹ء، صص ۸۹ تا ۱۳۶ ۱۶۸۷ء، صص ۱۹۹۹ء
- علوی، حمزہ، ریاست بحران کی زدیں، شمارہ ۱۳، جولائی ۱۹۹۹ء، مترجم طاہر کامران طاہر کامران، شمارہ ۲، اکتوبر ۱۹۹۹ء، صص ۲۰۰۲ء، صص ۷۷ تا ۸۹
- علوی، حمزہ، تخلیق پاکستان میں سماجی توہین اور نظریہ، مترجم ظفر علی خان، شمارہ ۱۵، اکتوبر ۲۰۰۲ء، صص ۲۱۹ تا ۲۴۱
- علوی، حمزہ، پاکستان امریکے فوجی تعلقات، مترجم طاہر طاہر کامران، شمارہ ۲، جنوری ۲۰۰۰ء، صص ۴۵ تا ۵۰
- علوی، حمزہ، ڈاکٹر مبارک، تعارف، شمارہ ۱، صص ۲۵ تا ۳۱
- علوی، حمزہ، ڈاکٹر مبارک، ہندوستانی قوم پرستی کیا ہے؟، شمارہ ۱، صص ۱۸۵ تا ۱۹۲
- علوی، حمزہ، ڈاکٹر مبارک، سلک اور نمہب، شمارہ ۱، صص ۱۸۶ تا ۱۹۳
- علوی، حمزہ، پاکستان میں مطلق العنانیت اور ریاستی اقتدار کا جواز، مترجم طاہر کامران، شمارہ ۷، اکتوبر ۲۰۰۰ء، صص ۳۲ تا ۳۸
- علوی، حمزہ، بعد نوآبادیاتی معاشروں میں ریاستی کنشوں: پاکستان اور بیگلہ دیش، مترجم طاہر کامران، شمارہ ۸، جنوری ۲۰۰۱ء، صص ۹۹ تا ۱۳۱
- علوی، حمزہ، پاکستان اور اسلام: نظریہ اور نسل پرستی کا باہمی تضاد، مترجم طاہر کامران، شمارہ ۹، اپریل ۱۹۹۹ء، صص ۱۸۳ تا ۱۹۰
- علوی، حمزہ، پاکستان اور پاکستان میں اتحنی شی کی سیاست، مترجم ڈاکٹر مبارک علی، شمارہ ۱۰، جولائی ۱۹۹۹ء، صص ۷۵ تا ۱۹۱
- علوی، حمزہ، ہندوستانی میں عورت، شمارہ ۲، جولائی ۱۹۹۹ء، صص ۱۹۱ تا ۱۹۷
- علوی، حمزہ، ڈاکٹر مبارک، قدیم مصر کی عورت، شمارہ ۳، جولائی ۱۹۹۹ء، صص ۲۰۱ تا ۲۳۳

کلچر، شمارہ ۷، اکتوبر ۲۰۰۰ء، صص ۱۶۲ تا ۱۸۳  
۱۹۹۹ء، صص ۱۸۳ تا ۱۸۴

اکتوبر ۱۹۹۹ء، صص ۲۲۳ تا ۲۲۹

علی، ڈاکٹر مبارک، 'پھولوں کا کلچر، شمارہ ۳، اکتوبر ۲۰۰۰ء، صص ۱۸۷ تا ۱۹۹  
۱۹۹۹ء، صص ۱۸۷ تا ۱۹۹

علی، ڈاکٹر مبارک، 'مغل ریاست کی تشكیل، شمارہ ۲۰۰۰ء، صص ۲۳۵ تا ۲۳۹

علی، ڈاکٹر مبارک، 'معلومات اور امپائرز، شمارہ ۲، اکتوبر ۲۰۰۰ء، صص ۲۰۰ تا ۲۰۲  
جنوری ۲۰۰۰ء، صص ۱۶۱ تا ۱۶۹

علی، ڈاکٹر مبارک، 'نگیر اور مغل ریاست، شمارہ ۷، اکتوبر ۲۰۰۰ء، صص ۲۰۰ تا ۲۰۱

علی، ڈاکٹر مبارک، 'قدیم یونانی عورت، شمارہ ۳، اکتوبر ۲۰۰۰ء، صص ۲۰۰ تا ۲۰۱  
جنوری ۲۰۰۰ء، صص ۲۰۰ تا ۲۰۱

علی، ڈاکٹر مبارک، 'قدیم یونانی عورت، شمارہ ۳، اکتوبر ۲۰۰۰ء، صص ۲۰۰ تا ۲۰۱

علی، ڈاکٹر مبارک، 'بیر پی کہانیوں کا ہیرد اور اس کی تشكیل، شمارہ ۷، اکتوبر ۲۰۰۰ء، صص ۲۲۲ تا ۲۲۴  
جنوری ۲۰۰۰ء، صص ۱۷۶ تا ۱۸۵

۲۲۸

علی، ڈاکٹر مبارک، 'ہندوستان اور وہیلے، شمارہ ۳، جنوری ۲۰۰۰ء، صص ۱۷۶ تا ۱۸۵

علی، ڈاکٹر مبارک، 'تاریخ کانفرنس، اقتتاحی کلمات، شمارہ ۸، جنوری ۲۰۰۰ء، صص ۷ تا ۹

علی، ڈاکٹر مبارک، 'ابتدائی عیسائیت، شمارہ ۵، اپریل ۲۰۰۰ء، صص ۲۰۵ تا ۲۱۶

علی، ڈاکٹر مبارک، 'پاکستان کی تاریخ نویسی کے چند اہم مسائل، شمارہ ۸، جنوری ۲۰۰۰ء، صص ۱۱ تا ۲۱

علی، ڈاکٹر مبارک، 'قلیلیں اور تعصبات، شمارہ ۵، اپریل ۲۰۰۰ء، صص ۲۱۷ تا ۲۲۹

علی، ڈاکٹر مبارک، 'سنده کی تاریخ تویی، شمارہ ۸، جنوری ۲۰۰۱ء، صص ۲۶۹ تا ۸۰

علی، ڈاکٹر مبارک، 'کولوئیل ازم، شمارہ ۶، جولائی ۲۰۰۰ء، صص ۲۱۳ تا ۲۲۲

علی، ڈاکٹر مبارک، 'صاحب اور مشی، شمارہ ۸، جنوری ۲۰۰۰ء، صص ۱۳۵ تا ۱۳۹

علی، ڈاکٹر مبارک، 'حب الوطنی، شمارہ ۶، جولائی ۲۰۰۰ء، صص ۲۲۳ تا ۲۲۹

علی، ڈاکٹر مبارک، 'ایسٹ انڈیا کمپنی، شمارہ ۸، جنوری ۲۰۰۰ء، صص ۱۵۰ تا ۱۵۵

علی، ڈاکٹر مبارک، 'کراچی: زندہ شہر کا مرتا ہوا جنوری ۲۰۰۰ء، صص ۱۵۰ تا ۱۵۵

جولائی ۲۰۰۱ء، صص ۷۶۳۱۲۹

علی، ڈاکٹر مبارک، بہگال میں اسلام، شمارہ ۱۰، حکومت، شمارہ ۸، جنوری ۲۰۰۱ء، صص ۱۵۲ تا ۱۶۱

جولائی ۲۰۰۱ء، صص ۷۷۱ تا ۷۸۳

علی، ڈاکٹر مبارک، عبادی خلفاء اور تاریخ کا نیا نقطہ نظر، شمارہ ۱۰، جولائی ۲۰۰۱ء، صص ۱۸۵ تا

علی، ڈاکٹر مبارک، ایشیا نک سوسائٹی آف بہگال

اور پاکستانی کی دریافت، شمارہ ۸، جنوری ۲۰۰۱ء، ص

۱۶۱ تا ۱۷۰

۱۹۲

علی، ڈاکٹر مبارک، پاکستان: شناخت کی تلاش، شمارہ ۹، اپریل ۲۰۰۱ء، صص ۱۲۷ تا ۱۵۹

علی، ڈاکٹر مبارک، امریکہ میں نصاب کی کتب، شمارہ ۱۱، اکتوبر ۲۰۰۱ء، صص ۳۹ تا ۴۱

علی، ڈاکٹر مبارک، ترکوں کی فتح ہندوستان، شمارہ ۱۱، اکتوبر ۲۰۰۱ء، صص ۲۱۳ تا ۲۱۶

علی، ڈاکٹر مبارک، کیتوول چرچ اور اصلاح مذہب، شمارہ ۹، اپریل ۲۰۰۱ء، صص ۱۸۵ تا ۱۹۱

علی، ڈاکٹر مبارک، ہندوستانی تاجر اور یورپی و ایشیائی تجارت، شمارہ ۱۱، اکتوبر ۲۰۰۱ء، صص ۷۷ تا ۲۱۳

علی، ڈاکٹر مبارک، شکار پور اور حیدر آباد کے خانہ بدوش تاجر، شمارہ ۹، اپریل ۲۰۰۱ء، صص ۱۹۲ تا

۲۰۲

علی، ڈاکٹر مبارک، پہلی بیک عظیم اور یورپی معاشرہ، شمارہ ۹، اپریل ۲۰۰۱ء، صص ۲۰۳ تا ۲۱۲

۲۲۳

علی، ڈاکٹر مبارک، مسخر شدہ تاریخ: ہندوستان اور پاکستان میں تاریخ نویسی، شمارہ ۱۰، جولائی ۲۰۰۱ء، صص ۷۷۵ تا ۷۸۵

علی، ڈاکٹر مبارک، برطانوی مؤرخ اور سکھ تاریخ نویسی، شمارہ ۱۱، اکتوبر ۲۰۰۱ء، صص ۲۳۲ تا ۲۳۸

علی، ڈاکٹر مبارک، برصغیر میں مسلمانوں کے بدلتے رحمات، شمارہ ۱۰، جولائی ۲۰۰۱ء، صص ۸۳ تا ۸۷

علی، ڈاکٹر مبارک، شہر: سیاست، ثقافت اور معیشت، شمارہ ۱۲، جنوری ۲۰۰۲ء، صص ۹ تا ۲۳

علی، ڈاکٹر مبارک، بہگالی ریناسانس، شمارہ ۱۲،

علی، ڈاکٹر مبارک، بیجا پور کے صوفی، شمارہ ۱۰،

جنوری ۲۰۰۲ء، صص ۱۸۷-۱۹۵ تا ۱۹۵

نظر، شمارہ ۱۲، جولائی ۲۰۰۲ء، صص ۷۷ تا ۱۱

علی، ڈاکٹر مبارک، 'نجیت سلگھ: کیا وہ ایک روادار حکمران تھا؟'، شمارہ ۱۲، جولائی ۲۰۰۲ء، صص ۲۸ تا ۳۶

علی، ڈاکٹر مبارک، 'تحریک خلافت: سیاست کو مذہبی بنانے کا عمل'، شمارہ ۱۵، اکتوبر ۲۰۰۲ء، صص ۱۵۰ تا ۱۶۶

علی، ڈاکٹر مبارک، 'تقسیم ہند: مختلف نقطے ہائے نظر'، شمارہ ۱۵، اکتوبر ۲۰۰۲ء، صص ۲۰۱ تا ۲۰۷

علی، ڈاکٹر مبارک، 'تقسیم ہند، شمارہ ۱۵، اکتوبر ۲۰۰۲ء، صص ۲۰۸ تا ۲۱۳

علی، ڈاکٹر مبارک، 'زبان کا سیاسی استعمال'، شمارہ ۱۵، اکتوبر ۲۰۰۲ء، صص ۲۱۲ تا ۲۱۹

علی، ڈاکٹر مبارک، 'ہندوستان و پاکستان: تاریخ کی نصابی کتب'، شمارہ ۱۵، اکتوبر ۲۰۰۲ء، صص ۲۲۰ تا ۲۲۶

علی، ڈاکٹر مبارک، 'جاپان اور تاریخ کی نصابی کتب'، شمارہ ۱۵، اکتوبر ۲۰۰۲ء، صص ۲۲۹ تا ۲۳۲

علی، ڈاکٹر مبارک، 'چناب میں بصری فون کی تعلیم اور میو اسکول آف آرٹس لاہور: ایک تقيیدی جائزہ'، شمارہ ۱۲، جنوی ۲۰۰۲ء، صص ۱۳۲ تا ۱۵۳

علی، ڈاکٹر مبارک، 'سماجی مساوات اور درجہ بندی'، شمارہ ۱۲، جنوری ۲۰۰۲ء، صص ۱۹۶ تا ۲۰۳

علی، ڈاکٹر مبارک، 'ہندوستان میں تاریخی نصابی کتب کی تحریر'، شمارہ ۱۲، جنوری ۲۰۰۲ء، صص ۲۲۰ تا ۲۲۴

علی، ڈاکٹر مبارک، 'ہندوستان میں حکومت اور تاریخ کا تصادم'، شمارہ ۱۲، جنوری ۲۰۰۲ء، صص ۲۲۵ تا ۲۲۸

علی، ڈاکٹر مبارک، 'مذہب اور سیاست: امترا�، تصادم اور علیحدگی'، شمارہ ۱۳، اپریل ۲۰۰۲ء، صص ۱۸۰ تا ۱۹۷

علی، ڈاکٹر مبارک، 'یورپی مرکزیت کا نقطہ نظر'، شمارہ ۱۳، اپریل ۲۰۰۲ء، صص ۲۲۲ تا ۲۵۱

علی، ڈاکٹر مبارک، 'الہند کی تشكیل'، شمارہ ۱۳، اپریل ۲۰۰۲ء، صص ۲۵۲ تا ۲۶۱

علی، ڈاکٹر مبارک، 'سلطینی دہلی'، شمارہ ۱۳، اپریل ۲۰۰۲ء، صص ۲۶۲ تا ۲۶۶

علی، ڈاکٹر مبارک، 'ابتدائیہ'، شمارہ ۱۳، جولائی ۲۰۰۲ء، ص ۵

علی، ڈاکٹر مبارک، 'سکھ مذہب اور تاریخ پر ایک

سنڌ ھو، شمارہ ۱۳، جولائی ۲۰۰۲ء، صص ۸۳ تا ۹۶

قدیر، محمد اے، لاہور: جگہ اور لوگ، مترجم ظہور  
چودہ بڑی، شمارہ ۱۲، جنوری ۲۰۰۲ء، صص ۹۶ تا ۱۱۶

گلور، ویم۔ بے، لاہور: سبھرے ماضی کا بیان،  
مترجم امجد محمود چودہ بڑی، شمارہ ۱۲، جنوری ۲۰۰۲ء،

صص ۳۹ تا ۸۵

کامران، طاہر، جدوجہد آزادی میں پنجاب کا  
حصہ، شمارہ ۱۰، جولائی ۲۰۰۱ء، صص ۸۲ تا ۹۸

گولائی، جی۔ ذی، لاہور: تیر ہویں اور چودہ ہویں  
صدی میں، مترجم سعود الحسن خان، شمارہ ۱۲، جنوری  
۳۲ تا ۴۲، صص ۲۰۰۲ء، صص ۲۲ تا ۳۲

کامران، طاہر، رنجیب سنگھ کے بعد انتشار کا دور  
(۱۸۳۹ء تا ۱۸۴۹ء)، شمارہ ۱۲، جولائی ۲۰۰۲ء،

صص ۱۵۹ تا ۲۷۲

گویل، ایں۔ آر، قدیم ہندوستان کی سیاسی  
تاریخ کا مستقبل، مترجم ڈاکٹر مبارک علی، شمارہ ۱۳،  
اکتوبر ۲۰۰۰ء، صص ۲۸ تا ۴۰

کوخاری، اجنبی، تھنی سی: نسلیت، شمارہ ۱۳،  
اپریل ۲۰۰۲ء، صص ۹۰ تا ۱۲۰

گیریٹ، ایچ۔ ایل۔ او، لاہور گورنمنٹ کالج  
لاہور کا پہلا پرنسپل، مترجم طارق عزیز، شمارہ ۱۲،  
جنوری ۲۰۰۲ء، صص ۱۵۵ تا ۱۸۷

کوثر، سجاد، لاہور میں ۷۸ اویں اور ۸۰ اویں صدی  
میں کاشی کاری کا جائزہ، شمارہ ۱۲، جنوری ۲۰۰۲ء،  
صص ۳۳ تا ۳۸

لنگ، پیٹک ولیس، سمندر پار کی تاریخ، مترجم  
ڈاکٹر مبارک علی، شمارہ ۳، اکتوبر ۱۹۹۹ء، صص ۷۷ تا ۱۷۳

گرفن، لیپل ہنری، رنجیت سنگھ، مترجم مولوی  
ظییر حسین فاروقی، شمارہ ۱۲، جولائی ۲۰۰۲ء، صص ۶۷ تا ۱۵۳

ماڑی والا، سی۔ ایل، سنڌ میں انگریز فکری،  
مترجم سعود الحسن خان، شمارہ ۹، اپریل ۲۰۰۱ء، صص  
۱۲۰ تا ۱۴۰

گرے، سی، امجد محمود چودہ بڑی، ہاؤ لڈی ایوبیا  
باکل، شمارہ ۱۲، جولائی ۲۰۰۲ء، صص ۷۷ تا ۸۲

ماڑی والا، سی۔ ایل، سیشن، اسمتح اور سیدر کے  
وفود ہائے سنڌ، مترجم سعود الحسن خان، شمارہ ۱۰،  
جولائی ۲۰۰۱ء، صص ۹۹ تا ۱۱۸

گرے، سی، جین پیٹٹ و پچورا، کاؤنٹ ڈی  
منڈی، مترجم سعود الحسن خان، شمارہ ۱۲، جولائی  
۲۰۰۲ء، صص ۷۷ تا ۹۲

گرے، سی، جین فرانسوا الیڑہ، مترجم طارق عزیز

کھیا، ہرنس، 'قبل از نوآبادیاتی دور کے  
کی زیادیوں پر شرمدہ ہیں؟'، مترجم طارق عزیز  
ہندوستان پر مارکس کے خیالات: ایک جائزہ،  
سندهو، شمارہ ۱۵، اکتوبر ۲۰۰۲ء، صص ۲۳۳ تا  
۸۹ مترجم رشید ملک، شمارہ ۱۱، اکتوبر ۲۰۰۱ء، صص ۸۹  
تا ۱۷۶

مغل، محمد اشرف، 'نجیت سنگھ کی انگریز پالیسی،  
شمارہ ۱۲، جنوری ۲۰۰۲ء، صص ۲۲۹ تا ۲۳۳  
شمارہ ۱۵، جنوری ۲۰۰۲ء، صص ۲۰۰ تا ۲۰۲  
مترجم طارق عزیز سندهو، شمارہ ۱۵، اکتوبر ۲۰۰۲ء،  
صص ۵۹۶ تا ۵۹۵

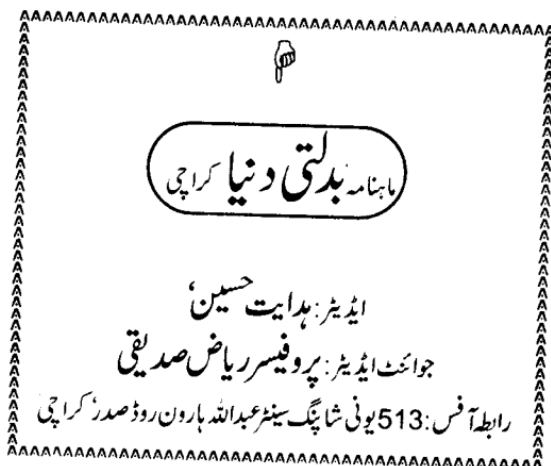
کھیا، ہرنس، 'اردو غزل میں اختلاف یا جشن  
نا کامی، مترجم رشید ملک، شمارہ ۱، صص ۲ تا ۷  
ونڈل، ڈاکٹر پروین، 'لا ہور چھاؤنی کا قیام اور شہر پر  
اس کے اثرات،' شمارہ ۱۲، جنوری ۲۰۰۲ء، صص  
۹۵ تا ۸۶

کھیا، ہرنس، 'زمانہ و سطی کا ہندوستان،' شمارہ ۲،  
جولائی ۱۹۹۹ء، صص ۱۷۴ تا ۱۷۳  
ونڈل، ڈاکٹر پروین، 'نجیت سنگھ کے دربار میں  
یورپین اثر و رسوخ،' شمارہ ۱۳، جولائی ۲۰۰۲ء، ص  
صص ۲۷۶ تا ۲۷۳

کھیا، ہرنس، 'فرقہ واریت اور قرون و سطی کے  
مبارک علی، شمارہ ۲۵، جولائی ۲۰۰۰ء، صص ۲۷۷ تا  
۲۷۶ ہندوستان میں تاریخ نویس: نیا تین، مترجم رشید  
ملک، شمارہ ۲۶، جولائی ۲۰۰۰ء، صص ۱۹۱ تا ۱۹۰

کھیا، ہرنس، 'رام جنم بھومی اور پابری مسجد کا  
تنازع عہد و سطی کی شہادت،' مترجم رشید ملک، شمارہ  
۱۶، اکتوبر ۲۰۰۰ء، صص ۱۲۹ تا ۱۲۸

کھیا، ہرنس، 'بھگتی تحریک کی آئینہ یا لوچی: دادو  
دیال کا معاملہ،' مترجم رشید ملک، شمارہ ۸، جنوری  
۹۸۳ تا ۹۸۰، صص ۲۰۰ تا ۲۰۱



### سنگت

چیف ائمہ: عبداللہ خان جمال الدینی  
 استاذ ائمہ: شاہ محمد مری  
 مری لیب۔ فاطمہ جناح روڈ، کوئٹہ

### مزدور جدوجہد

ائیمہ: شعیب بھٹی  
 جدوجہد سینٹر 14 بیس روڈ لاہور

### جفاکش

ائیمہ: تو قیر چغتائی  
 رمپاپلازہ۔ ایم اے جناح روڈ، کراچی

## عوامی منشور

چیف ایڈیٹر: طفیل عباس۔ ایڈیٹر: ذکی عباس  
261-C/11 سینٹرل کرشنل اسیٹ، طارق روڈ، ایس ایچ ایس، کراچی

## طبقاتی جدوجہد

ایڈیٹر: منظور احمد  
105 میکل میشن سینڈ فلور ایکل پارک لکشی چوک لاہور  
فون: 6316214



ماہنامہ ادبی اخبار

## روداد

گران اعزازی: ڈاکٹر انعام الحق جاوید  
734-9/4-102 اسلام آباد  
فون: 252899



## نوابے انسان

مدیر: شیراز راج

2- گارڈن بلاک گارڈن ٹاؤن لاہور

زیر اہتمام: ذیوکر یونیورسٹیشن فارہیوسن ڈپلمینٹ

فون: 5869042-5864926



## سوشلسٹ کراچی

زیر ادارت: زین العابدین، ریاض احمد، محمد عامر

سرتاج خاں، محمد ندیم، امام شامل، ہارون خالد

پتہ: پی او بکس نمبر 8404 کراچی



علمی و ادبی کتابی مسلسلہ

## تحریر

ترتیب: رفیق احمد نقش

پیش: ذا کلر محمد یوسف میمن

زیر اہتمام: 115-116 جنادس کالونی میر پور خاص

رابطہ کے لیے: A-87 بلاک این شالی ناظم آباد، کراچی

## فکشن ہاؤس کی تاریخ پر مستند کتابیں

|       |                                                                               |                                               |
|-------|-------------------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------------|
| 180/- | ڈاکٹر مبارک علی                                                               | تاریخ اور تحقیق                               |
| 100/- | ڈاکٹر مبارک علی (ڈاکٹر کے یہم اشرف کی تحریریں) ترتیب و تعارف: ڈاکٹر مبارک علی | تاریخ اور مورخ (ڈاکٹر کے یہم اشرف کی تحریریں) |
| 200/- | ڈاکٹر مبارک علی                                                               | جدید ناریخ                                    |
| 130/- | ڈاکٹر مبارک علی                                                               | پورپ کا عروج                                  |
| 90/-  | ڈاکٹر مبارک علی                                                               | برطانوی راج (ایک تجزیہ)                       |
| 100/- | ڈاکٹر مبارک علی                                                               | در درہ مکہ کھائے                              |
| 150/- | ڈاکٹر مبارک علی                                                               | تاریخ ملھگ اور ڈاکو                           |
| 120/- | ڈاکٹر مبارک علی                                                               | بدلتی ہوئی تاریخ                              |
| 150/- | ڈاکٹر مبارک علی                                                               | جا گیر داری                                   |
| 100/- | ڈاکٹر مبارک علی                                                               | مغل دربار                                     |
| 120/- | ڈاکٹر مبارک علی                                                               | تاریخ اور سیاست                               |
| 90/-  | ڈاکٹر مبارک علی                                                               | نجی زندگی کی تاریخ                            |
| 100/- | ڈاکٹر مبارک علی                                                               | تاریخ اور معاشرہ                              |
| 100/- | ڈاکٹر مبارک علی                                                               | اکبر کا ہندوستان                              |
| 80/-  | ڈاکٹر مبارک علی                                                               | جہانگیر کا ہندوستان                           |
| 150/- | ڈاکٹر مبارک علی                                                               | تاریخ اور دانشور                              |
| 80/-  | ڈاکٹر مبارک علی                                                               | تاریخ کھانا اور کھانے کے آداب                 |
| 150/- | ڈاکٹر مبارک علی                                                               | سندھ: خاموشی کی آواز                          |
| 90/-  | ڈاکٹر مبارک علی                                                               | آخری عبد مغلیہ کا ہندوستان                    |
| 80/-  | ڈاکٹر مبارک علی                                                               | برصغیر میں مسلمان معاشرہ کا المیہ             |
| 90/-  | ڈاکٹر مبارک علی                                                               | علماء اور سیاست                               |
| 90/-  | ڈاکٹر مبارک علی                                                               | تاریخ اور عورت                                |
| 150/- | ڈاکٹر مبارک علی                                                               | تاریخ اور فلسفہ تاریخ                         |
| 90/-  | ڈاکٹر مبارک علی                                                               | تاریخ کی روشنی                                |

|       |                 |                         |
|-------|-----------------|-------------------------|
| 125/- | ڈاکٹر مبارک علی | تاریخ شناسی             |
| 150 - | ڈاکٹر مبارک علی | شاہی محل                |
| 180 - | ڈاکٹر مبارک علی | المیہ تاریخ             |
| 80/-  | ڈاکٹر مبارک علی | اچھوتوں لوگوں کا ادب    |
| 100/- | ڈاکٹر مبارک علی | تاریخ کے بدلتے نظریات   |
| 90 -  | ڈاکٹر مبارک علی | تاریخ اور مذہبی تحریکیں |
| 80 -  | ڈاکٹر مبارک علی | غلامی اور نسل پرستی     |
| 90 -  | ڈاکٹر مبارک علی | تاریخ کیا کہتی ہے       |

## مین الاقوامی شہرت یافتہ مصنفوں کی شاہکار کتابیں

|       |                    |                           |
|-------|--------------------|---------------------------|
| 300/- | ہیرلڈ لیم          | صلاح الدین ایوبی          |
| 200/- | ہیرلڈ لیم          | عمر خیام                  |
| 100/- | ہیرلڈ لیم          | منگول اور ان کا سردار     |
| 250/- | ہیرلڈ لیم          | سلیمان عالی شان           |
| 170/- | ہیرلڈ لیم          | بنی بال                   |
| 160/- | ہیرلڈ لیم          | پابر                      |
| 160/- | ہیرلڈ لیم          | نور محل                   |
| 100/- | ہیرلڈ لیم          | چننیہ خان                 |
| 240/- | ہیرلڈ لیم          | سکندر اعظم                |
| 180 - | ہیرلڈ لیم          | امیر تیمور                |
| 200 - | ہیرلڈ لیم          | تاتاریوں کی یلغار         |
| 160 - | ہیرلڈ لیم          | قسطنطینیہ                 |
| 500 - | ہیرلڈ لیم          | تمین عظیم فاتح            |
| 500 - | ہیرلڈ لیم          | تمین عظیم بنابجو پہ سالار |
| 500/- | مرتب: اسلام کھوکھر | تمین عظیم ذکریش           |

## ڈیل کار نیگی کی شاہ کار کتابیں

|       |                    |                                        |
|-------|--------------------|----------------------------------------|
| 600/- | مرتب: اسلام کھوکھر | کلیات ڈیل کار نیگی                     |
| 200/- | ڈیل کار نیگی       | پریشان ہونا تجھوڑ یئے جینا شروع کیجیئے |
| 150/- | ڈیل کار نیگی       | بیٹھے بول میں جادو بے                  |
| 130/- | ڈیل کار نیگی       | 30 بڑے آدمی                            |
| 100/- | ڈیل کار نیگی       | کامیاب لوگوں کی دلچسپ باتیں            |
| 100/- | ڈیل کار نیگی       | انگلسو اور فریری کافن                  |
| 100/- | ڈیل کار نیگی       | مانیس نہ مانیس                         |
| 130/- | ڈیل کار نیگی       | ابر ابام انکن                          |

☆☆☆☆☆



## سندهیا بکس

علمی ادبی تاریخی کتابوں کا مرکز

دکان نمبر 52، 53 رابعہ اسکواہ حیدر چوک

گاڑی کھاتہ حیدر آباد